
 

PARAGGI 211 
 

 

Corpo estraneo, identità sorda e intrusione medica: una lettura 

attraverso Jean-Luc Nancy 

EMILIA PIETROPAOLO* 
DOI: https://doi.org/10.15162/1827-5133/2399 

 

 

ABSTRACT  

Questo saggio esplora la nozione di sordità mediante la lente filosofica di 

Jean-Luc Nancy, soffermandosi particolarmente sui suoi concetti di “eco-

tecnia” e “intrusione”. Invece di confinare la sordità in un modello medico o 

mostrarla come un deficit, questo lavoro esamina come l’impianto cocleare 

riconfiguri la soggettività delle persone sorde, tracciando un accostamento 

con l’esperienza di Nancy stesso in seguito al trapianto di cuore. Il saggio 

posiziona l’individuo sordo impiantato come una figura “precaria”, plasmata da 

forze biopolitiche ed esclusione epistemica. Attraverso il pensiero di Jean-Luc 

Nancy sul corpo, in dialogo con gli studi critici di Disability e Deaf studies, 

questo saggio si propone di ripensare la normalità e il riconoscimento del cor-

po sordo impiantato. 

This essay explores the notion of deafness through the philosophical lens 

of Jean-Luc Nancy, focusing particularly on his concepts of “ecotechnics” and 

“intrusion”. Instead of confining deafness to a Medical Model or showing it as 

a deficit, this paper examines how cochlear implantation reconfigures the 

subjectivity of deaf people, drawing a comparison with Nancy’s own experi-

ence following a heart transplant. The essay positions the implanted deaf in-

dividual as a “precarious” figure, shaped by biopolitical forces and epistemic 

exclusion. Through Jean-Luc Nancy’s reflection on the body, in dialogue with 

critical Disability and Deaf studies, this essay aims to rethink the idea of nor-

mality and the recognition of the implanted deaf body. 

 
* Emilia Pietropaolo è dottoranda in Gender Studies (40° ciclo) presso l’Università degli Studi di 

Bari Aldo Moro. 

https://doi.org/10.15162/1827-5133/2399


 

212 POST-FILOSOFIE 

 

 

Introduzione 
 

Nel contesto attuale, la sordità continua a essere letta e trattata fondamen-

talmente attraverso lo sguardo del Modello Medico, secondo cui la “perdita” 

dell’udito costituisce un deficit da correggere, da riparare. L’intrusione 

dell’impianto cocleare tramite un intervento chirurgico, in questa prospettiva, 

viene promosso come strumento di salute1. Questo dispositivo medico è uno 

strumento di normalizzazione, una tecnologia “salvifica” che permette/promette 

di “recuperare” l’udito, affinché l’individuo possa situarsi nella società dominan-

te, ossia udente. Tuttavia, per chi nasce sordo, questo sottoporsi a un intervento 

invasivo come l’impianto cocleare non è una scelta autonoma, ma una decisione 

imposta dall’esterno, generalmente dalla famiglia (spesso udente) sotto il consi-

glio del sapere medico. Questo determina una trasformazione profonda e irre-

versibile dell’identità nell’individuo sordo: l’impianto cocleare non è solo una 

protesi, ma attraverso di esso lo stesso individuo impiantato diviene un cyborg, 

ossia un “miscuglio di carne e tecnologia”2, poiché subisce un mutamento onto-

logico che modifica il corpo, la percezione di sé e il rapporto con la comunità. 

Il filosofo Jean-Luc Nancy, nel suo saggio L’intruso, narra l’esperienza di 

un corpo trasformato da un trapianto di cuore all’età di cinquant’anni, invaso 

dall’alterità, dall’intrusione, da presenze che lo pesano/soppesano attraverso 

farmaci, controlli, che lo rendono “estraneo” a sé stesso3, uno straniero. 

Questa riflessione, che mette al centro la nozione di “intrusione”4, è illu-

minante per comprendere cosa significhi per un individuo sordo vivere con un 

impianto cocleare: essere un corpo perennemente attraversato da un’alterità tec-

nica, sottoposto a monitoraggio costante (ad esempio, attraverso il mappag-

gio5), situato ai margini sia dal mondo udente sia dalla Comunità Sorda, in una 

 
1 Cfr. D. Goodley, Dis/Ability studies: theorising disablism and ableism, Routledge, London-New 

York 2014, p. 28. 
2 D. Haraway, Manifesto cyborg. Donne, tecnologie e biopolitiche del corpo, a cura di L. Borghi, 

Feltrinelli, Milano 2019, p. 9. 
3 J.-L. Nancy, L’intruso, a cura di V. Piazza, Cronopio, Napoli 2006, p. 11. 
4 Ivi, p. 17. 
5 Cfr. P. Rinaldi, E. Tomasuolo e A. Resca, La sordità infantile. Nuove prospettive d’intervento, Erick-

son, Trento 2018, pp. 81-84. Il termine mappaggio nel contesto della sordità si riferisce alla persona-

lizzazione e ottimizzazione dell’impianto cocleare. Il “mappaggio” è una procedura tecnica essenziale 

che consente di adattare l’impianto cocleare alle specifiche caratteristiche uditive dell’individuo. 

 



 

PARAGGI 213 
 

 

sorta di zona grigia. Questo articolo avanza l’idea di rileggere l’esperienza del 

corpo sordo impiantato attraverso la filosofia di Jean-Luc Nancy, soprattutto 

a partire dai concetti di téchne, intrusione, comunità. L’obiettivo è mostrare 

come il corpo impiantato sia un corpo precario6, mutilato, politicamente in-

visibilizzato, la cui identità è costruita su una mutilazione: la normaliz-

zazione attraverso l’impianto cocleare e l’oralismo, oltre alla cancellazione 

culturale, ossia nessuna esposizione alla lingua dei segni e alla Comunità 

Sorda. L’impianto, come per Nancy il trapianto, è insieme cura e veleno7: 

apre la possibilità della sopravvivenza, ma al prezzo di un’espropriazione e 

della trasformazione del suo corpo a causa dell’intrusione. Mediante un di-

alogo tra filosofia e studi sulla sordità, si cercherà di restituire visibilità a un 

corpo spesso relegato ai margini del discorso: il corpo sordo impiantato 

come corpo “intruso”. 

 

Sordità, medicina e normalizzazione 
 

Nel Modello Medico tradizionale la sordità è letta come una perdita, 

un’incapacità di udire e dunque come una condizione da correggere. Nel capi-

tolo “La ‘disabilità’ come problema” del suo libro Disabilità o disabilitazione? 
Una questione politica, Monceri affronta le questioni dell’identità, del come 

identificarsi, del come comportarsi con le persone con disabilità come temi 

definiti da chi è abile, istituendo così un’asimmetria di potere. Questa visione 

si traduce in una dicotomia rigida tra abilità e disabilità che, come evidenzia 

Monceri, non è neutra ma prodotta da logiche di potere: qualcuno/a, per 

qualcun altro/a, ha stabilito che cosa sia “abile” e cosa non lo sia. All’interno 

di questo contesto la sordità non è vista come una forma di esistenza piena, 

 
Questa procedura è il processo mediante il quale si stabiliscono i parametri di funzionamento 

dell’impianto cocleare, come la soglia di percezione del suono (T-Level) e il livello di comfort (C-

Level). Questi parametri vengono determinati attraverso una serie di test audiologici, che permettono 

di calibrare l’impianto in modo che l’individuo possa percepire i suoni in modo chiaro. Tutto questo 

dev’essere effettuato periodicamente, poiché le esigenze uditive dell’individuo possono cambiare con 

la crescita e lo sviluppo. 
6 Cfr. J. Butler, L’alleanza dei corpi. Note per una teoria performativa dell’azione collettiva, trad. it. 

di F. Zappino, Nottetempo, Milano 2017. 
7 Cfr. F.R. Recchia Luciani, Jean-Luc Nancy. Il corpo pensato, Feltrinelli, Milano 2022, p. 16. 



 

214 POST-FILOSOFIE 

 

 

ma come una mancanza da colmare. 

 
Dunque, chi è “abile” potrà stabilire, in maniera unidirezionale, come comportarsi 

con chi è “disabile”, e ciò crea evidentemente un’asimmetria di potere che può es-

sere mantenuta e implementata almeno finché la “disabile” non possa contare su 

strumenti adeguati a livellare, a eliminare o anche a rovesciare tale asimmetria. 

Uno degli strumenti a sua disposizione, è quello di rivendicare la propria differen-

za come una particolare configurazione che merita rispetto e riconoscimento, per-

ché è semplicemente una identità diversa e non “inferiore”.8 

 

In questo caso, la “mancanza” dell’udito, interpretata come l’impossibilità 

di vivere un’esistenza piena in una società in cui la norma udente è dominan-

te, dev’essere colmata tramite l’uso di dispositivi come l’impianto cocleare o le 

protesi, a seconda del “tipo di sordità”. 

 
Prima di decidere di fare l’intervento va valutato il tipo di sordità del paziente 

per capire se è un candidato idoneo a ricevere l’impianto. Ad esempio, potrebbe 

avere un buon recupero tonale con protesi acustiche anche in caso di sordità 

severa con tutte le frequenze conservate, ma l’eccessiva amplificazione distor-

cerebbe i suoni, impedendo un ascolto il più possibile naturale del linguaggio. In 

questo caso l’impianto cocleare risulterebbe comunque la scelta protesica più 

adeguata. Se l’impianto cocleare viene fatto in età precoce (nei primi 24 mesi di 

vita) i bambini avranno la possibilità di ricevere le informazioni sonore in un 

momento in cui il loro cervello è particolarmente pronto ad apprendere il lin-

guaggio.9 

 

Oltre alla valutazione del “tipo di sordità”, esiste anche la “classifica-

zione”10 della sordità che consiste nel distinguere tra sordi impiantati, duri 

d’orecchi e Sordi. Tuttavia, questa stessa classificazione viene poi trasferita 

anche all’interno della Comunità Sorda, generando diseguaglianze e discrimi-

nazioni, e rischiando di creare una forma di esclusione. In particolare at-

traverso la distinzione tra Sordo con la “S” maiuscola e sordo con la “s” mi-

 
8 F. Monceri, Disabilità o disabilitazione? Una questione politica, Morcelliana, Brescia 2025, p. 51. 
9 P. Rinaldi, E. Tomasuolo e A. Resca, La sordità infantile, cit., p. 91. 
10 I. Leigh, A lens on deaf identities, Oxford University Press, Oxford 2009. Questa classificazione 

induce a vedere la sordità come una questione puramente medica, ed è funzionale a situare queste 

persone in un determinato posto nella società. 



 

PARAGGI 215 
 

 

nuscola, che è una formulazione elaborata da Woodward11. 

Questa distinzione causa di norma un’esclusione nei confronti di coloro 

che si riferiscono a se stessi/e come “sordi”, anche se hanno in comune il fatto 

di essere sordi. Infatti, coloro che appartengono alla società di maggioranza, 

che non usano la lingua dei segni, vengono sistematicamente esclusi dalla 

Comunità Sorda, che vede in loro un tradimento e li reputa non adatti a 

“comportarsi” da Sordo puro12.  

Quando la diagnosi della sordità avviene in seguito allo screening13 in età 

neonatale o infantile, il/la bambino/a non ha alcuna voce in capitolo. La deci-

sione di procedere con l’impianto cocleare è affidata alla famiglia, che general-

mente non ha mai avuto modo di confrontarsi e rapportarsi con le persone 

sorde, le quali sono situate ai margini, in una posizione di minoranza rispetto 

alla popolazione di maggioranza udente. Questo induce la famiglia a rap-

portarsi con il sapere medico, che ha l’“abilità” di “restituire” al/alla bambi-

no/a una vita il più possibile “normale”. Spesso, nel campo dei media, leg-

giamo il richiamo al concetto di “normale” come giustificazione per aver sot-

toposto il/la bambino/a all’impianto cocleare, sottolineando l’importanza 

dell’udito e del linguaggio per poter stare in società. In questo contesto, però, i 

media escludono le persone sorde, peccando così di audismo. La nozione di 

audismo è stata coniata nel 1970 dal ricercatore americano Tom L. Hum-

phries14 e indica una discriminazione e una forma di potere che privilegia chi 

 
11 Cfr. P. Ladd, Verso la comprensione della cultura sorda: alla ricerca della Deafhood, trad. it. di V. 

Bucchieri, LaBussola, Roma 2023, p. 100. All’interno di questa distinzione, “sordo” con l’iniziale mi-

nuscola si riferisce alla sordità intesa come un’esperienza audiologica, e il termine è utilizzato per de-

scrivere quanti hanno perduto, in toto o in parte, l’udito durante l’infanzia o più avanti nel corso 

della vita (Deafened) e che di norma non desiderano avere contatti con le comunità di Sordi se-

gnanti, preferendo permanere nella società dominante udente; invece, il termine “Sordo” con la 

maiuscola si riferisce a coloro che sono “culturalmente Sordi” (culturally Deaf) e orgogliosi della loro 

identità culturale, non considerando la sordità come qualcosa da riparare. 
12 Ivi, p. 70. 
13 Cfr. P. Rinaldi, E. Tomasuolo e A. Resca, La sordità infantile, cit., e T. Shakespeare, Disabilità e socie-
tà. Diritti, falsi miti, percezioni sociali, a cura di F. Ferrucci, trad. it. di D. Misseri, Erickson, Trento 

2017. 
14 Cfr. H.D.L. Bauman, “Audism: Exploring the Metaphysics of Oppression”, in «Journal of Deaf 

Studies and Deaf Education», vol. IX, 2004, n. 2, pp. 239-46, consultabile qui: 

<http://www.jstor.org/stable/42658711> (consultato il 27/07/25). 



 

216 POST-FILOSOFIE 

 

 

può sentire e parlare, marginalizzando le persone sorde e specialmente chi fa 

uso della lingua dei segni come mezzo di comunicazione. In questa cornice, la 

famiglia che sceglie di sottoporre il/la bambino/a all’impianto cocleare vede in 

questa tecnologia innovativa una riparazione: un atto tecnico che “promette” 

l’accesso alla parola, ai suoni, al mondo degli udenti. Ma questo dispositivo, 

spesso visto come una cura, non è affatto una cura, piuttosto è un ausilio, dal 

momento che l’individuo tramite questa “intrusione” arriva a percepirsi come 

“straniero”. Inoltre, questo dispositivo medico non “funziona” da solo: insieme 

all’intervento chirurgico, che si esegue nei primi mesi di vita o in seguito, il/la 

bambino/a deve sottoporsi a una dura logopedia, ad addestramento acustico 

(imparare a conoscere/riconoscere le voci e suoni), a una riabilitazione con-

tinua affinché possa ottenere un posto in società. 

Si tratta di un lungo processo di adattamento alla norma, in cui la lingua dei 

segni e l’identità sorda vengono ignorate, marginalizzate e scoraggiate. Dunque, 

l’individuo sordo impiantato non deve solo sottoporsi a una continua riabilita-

zione fatta di logopedia, ma deve anche imparare a comportarsi come udente, in 

un contesto culturale che esclude le altre forme di comunicazione. Comportarsi 

come udente significa che l’individuo, per situarsi nella società di maggioranza, 

deve usare il linguaggio orale15 e tralasciare la lingua dei segni. Ma tutto di-

pende da come l’individuo impiantato si vuole identificare, etichettare16: come 

Sordo, sordo oralista bilingue oppure impiantato oralista che non usa la lingua 

dei segni. 

La nozione “passing for hearing” è presente in A lens on deaf identities17 
della psicologa Sorda Irene W. Leigh, nel capitolo “Identity and the Power of 

Labels”, in cui l’autrice esplora il ruolo e l’importanza cruciale che le etichette 

(labels) sociali giocano nella costruzione dell’identità delle persone sorde. In 

particolare, Leigh definisce l’identità come una costruzione sociale complessa 

e in continua mutazione, che determina l’appartenenza dell’individuo a diver-

si gruppi sociali. Questa costruzione è plasmata da fattori come l’ambiente fa-

miliare, l’ambiente linguistico, nonché dalle esperienze personali e sociali. 

 
15 Cfr. P. Ladd, Verso la comprensione della cultura sorda, cit., pp. 156-90. 
16 Cfr. I. Leigh, A lens on deaf identities, cit. 
17 Ivi, p. 13. 



 

PARAGGI 217 
 

 

Difatti, Leigh sottolinea come l’uso di etichette come “sordo” o “disabile” pos-

sa semplificare e distorcere la realtà complessa delle identità individuali. 

Queste etichette sono spesso imposte dall’esterno e possono anche non riflet-

tere l’esperienza vissuta di quella persona. Il nodo cruciale dell’identità è che, 

come sottolinea Leigh, essa non è statica ma si sviluppa nel tempo tramite 

l’interazione tra esperienze personali e sociali. In questa cornice, l’individuo 

impiantato per situarsi nella società dominante, oltre che per motivi come la 

vergogna, può decidere di adottare la strategia del “passing for hearing”, ossia 

di passare per udente.  

L’individuo nato sordo e impiantato si trova in un limbo tra due mondi: da 

una parte, il mondo degli udenti, in cui può performare il suo atteggiamento 

da udente ed essere visto come “normale” attraverso l’uso del linguaggio ver-

bale; dall’altra parte, il mondo sordo, da cui è escluso perché non conosce la 

lingua dei segni e non ha un atteggiamento da Sordo, come sottolinea Harlan 

Lane: “Le persone sorde possono parlare inglese quando comunicano con le 

persone udenti, ma nella cultura Sorda, l’uso di un linguaggio orale non è con-

siderato appropriato”18. 

Questa condizione di soglia, liminale, genera un dilemma profondo, non 

solo comunicativo ma esistenziale: la persona sorda/impiantata a quale mondo 

appartiene davvero? È proprio questa frattura che prelude alla nozione di “in-

trusione” nancyana. L’impianto cocleare, lungi dall’essere una semplice prote-

si, si configura come una trasformazione ontologica, un gesto che riscrive 

l’identità corporea e sociale dell’individuo. Prima ancora di entrare nel lin-

guaggio filosofico, il corpo impiantato è già un corpo politico, esposto alla for-

za normativa della medicina, della famiglia e della società. 

 

Intrusione: Corpus esposto/aperto 
 

Nel saggio L’intruso, Jean-Luc Nancy narra la propria esperienza di trapian-

tato di cuore, trasformandola in un gesto filosofico che decostruisce la dicoto-

mia tra ciò che è proprio e ciò che è estraneo al soggetto. Il cuore trapiantato, 

 
18 H. Lane, The people of the eye: deaf ethnicity and ancestry, Oxford University Press, Oxford 

2011, p. 28 (trad. mia). 



 

218 POST-FILOSOFIE 

 

 

infatti, questo organo vitale indispensabile alla sopravvivenza19, è per Nancy un 

“intruso” vitale: un elemento esterno che lo salva, ma al tempo stesso lo rende 

altro da sé, straniero, inaugurando una condizione in cui il soggetto non comba-

cia più con il proprio corpo. Questo esempio, che rifiuta ogni rassicurante di-

stinzione tra interno/esterno, tra naturale/artificiale, può essere esteso 

all’esperienza del corpo sordo impiantato, ovvero all’esperienza di chi, nato o 

diventato sordo (Deafened), si ritrova a ricevere un impianto cocleare che mira 

a restituire artificialmente, con una “restitutio”20, la percezione sonora. Per-

tanto, anche in questo caso, l’intrusione tecnologica non è neutra: si configura 

come un intervento che “riscrive” il corpo, che lo modifica radicalmente, tal-

volta generando una frattura nell’identità costruita all’interno della Cultura 

Sorda, una comunità linguistica e visiva fondata sulla lingua dei segni, e non 

sulla mancanza. Difatti, per la Cultura Sorda, la sordità non è affatto una 

mancanza, qualcosa da riparare, ma piuttosto è un’identità che bisogna ab-

bracciare e di cui essere orgogliosi. In questo senso l’impianto cocleare, questo 

dispositivo chirurgico, può rappresentare per molti individui una forma di med-

icalizzazione dell’alterità, un tentativo di “normalizzazione” motivato dal 

proposito di situare l’individuo in una società dominante, affinché possa sen-

tirsene cittadino a pieno titolo e non di “seconda classe”21. Tuttavia, questa in-

trusione produce nell’individuo spaesamento, estraneità, un conflitto identi-

tario. Come Nancy con il cuore, così la persona sorda impiantata può ritrovarsi 

a sentirsi “intrusa”, scavalcata dal dispositivo, in un precario equilibrio tra la 

riconoscenza verso la “tecnica” e il lutto di una perdita culturale. L’intrusione 

dell’impianto, dunque, non è soltanto una questione biologica o meccanica: è 

ontologica, perché impone un processo di risoggettivazione che costrui-

sce/decostruisce il corpo, mettendo in crisi la continuità dell’“io”. 

 
L’intruso si introduce di forza con la sorpresa o con l’astuzia […]. Una volta 

giunto, se resta straniero e per tutto il tempo che lo resta, invece di “naturaliz-

zarsi” semplicemente, la sua venuta non cessa. Continua a venire e la sua venuta 

 
19 Cfr. F.R. Recchia Luciani, Jean-Luc Nancy. Il corpo pensato, cit., p. 13. 
20 J.-L. Nancy, L’intruso, cit., p. 16. 
21 M. Oliver, Le politiche della disabilitazione. Il Modello Sociale della disabilità, Ombre Corte, 

Verona 2023, p. 104. 



 

PARAGGI 219 
 

 

resta in qualche modo un’intrusione. Rimane cioè senza diritto, senza familiarità 

e senza consuetudine: un fastidio e un disordine nell’intimità.22 

 

Dunque, in questo breve saggio, Nancy, compie un vero e proprio gesto 

filosofico: nel parlare del fenomeno migratorio e della propria esperienza cor-

porea con l’intrusione del cuore nuovo, introduce concetti come “intrusione” 

ed “estraneità”. Egli si appropria radicalmente di queste nozioni, che vengono 

comunemente utilizzate per descrivere e stigmatizzare il fenomeno migrato-

rio, per decostruirle dall’interno. Nancy sposta il discorso sul piano 

dell’esperienza corporea più intima e devastante: quella del trapianto di cuore 

che egli stesso ha subito. È questo evento estremo, l’ingresso nel suo corpo di 

un cuore “estraneo”, che lo fa sentire straniero. Il nuovo cuore, dunque, pur sal-

vandogli la vita, lo rende “il primo straniero”23 a se stesso: il suo corpo, una volta 

intimo e familiare, si trasforma in un campo d’alterità, dove l’“io” non coincide 

più con il suo corpo. In questo contesto, Nancy mette in parallelo questa espe-

rienza radicale di spaesamento corporeo con la figura del migrante, percepito 

dalla società occidentale come corpo “fuori luogo”, una presenza che disturba 

l’ordine. A partire dalla sua esperienza come “straniero”, Nancy decostruisce e 

reinterpreta queste categorie non come anomalie da espellere, piuttosto come 

una condizione costitutiva dell’esistenza. Nancy usa il termine intrus per dire 

che il cuore irrompe nel corpo, lo altera, lo ridefinisce, e questo vale anche 

per l’individuo sordo impiantato: il suo corpo è “fuori luogo”24, dislocato, non 

corrisponde alla “naturalità” acustica né a una “naturalità” sorda. Vive una 

stimolazione sensoriale duplicata tra udito bionico e corpo biologico, è sempre 

in uno “spazio”25 ambiguo26: percepisce, ma con intermediazione; ascolta, ma 

con ritardo; “abita” il linguaggio orale, ma anche quello visivo-tattile (in base 

a come viene educato l’individuo). Inoltre, se lo spazio, in questo caso uditivo, 

è “ricostruito” tramite la “tecnica”, il corpo si ritrova a non comprendere im-

mediatamente il suono, piuttosto è costretto a “ricostruirlo”, a rincorrerlo, 

 
22 J.-L. Nancy, L’intruso, cit., p. 11. 
23 Ivi, p. 27. 
24 J.-L. Nancy, Corpus, a cura di A. Moscati, Cronopio, Napoli 2007, p. 97. 
25 Ivi, p. 98. 
26 Cfr. F.R. Recchia Luciani, Jean-Luc Nancy. Il corpo pensato, cit., p. 28. 



 

220 POST-FILOSOFIE 

 

 

sforzandosi più del dovuto. Pertanto, il corpo sordo impiantato non appar-

tiene pienamente né alla comunità udente né a quella segnante, vivendo in sé 

una “mutilazione”, una crisi identitaria. L’individuo sordo impiantato, infatti, 

non si ritrova nemmeno completamente “incluso” tra gli udenti, a causa del 

fatto che il suo percepire i suoni è diverso rispetto a quello di un udente “pu-

ro”, specialmente in un ambiente rumoroso. 

Il corpo è, in questo senso, “fuori luogo”, per dirla con le parole di Nancy, 

anche nello spazio sociale, poiché si ritrova in uno spazio simbolico precario. 

Nancy, con l’esperienza dell’estraneità e dell’intrusione determinata dal trapian-

to cardiaco, non interpreta il proprio corpo come “difettoso”, bensì come una 

condizione da abitare e accettare; lo stesso sguardo può essere rivolto al corpo 

sordo impiantato. Il corpo di Nancy è un corpo “alterato”, “esposto”: è un corpo 

già intruso a sé stesso. “Il corpo non è né ‘significante’ né ‘significato’. È espo-

nente/esposto: ausgedehnt, estensione di quell’effrazione che è l’esistenza. Es-

tensione del là, del luogo di effrazione da dove si può venire dal mondo”27. 

Come Nancy, per mezzo del trapianto cardiaco, diviene altro da sé, appunto, 

“straniero” nel proprio corpo trapiantato, così anche l’individuo sordo impianta-

to vive una condizione di “dislocazione”28 soggettiva. Non solo ha un dispositivo 

dentro di sé che muta la percezione del proprio corpo, ma è incluso in un re-

gime medico che lo riconosce come un individuo che ha bisogno di “soprav-

vivere”, di adattarsi alla società tramite dei “ripetuti controlli”. La sordità, in 

questo caso, non è una differenza, ma piuttosto è qualcosa da “correggere” 

perché l’individuo sordo possa adattarsi alla norma, tramite l’impianto cocle-

are, affinché possa essere riconosciuto non più come individuo marginalizzato 

ma come appartenente alla società conformante. Il risultato, però, è una pre-

carietà profonda dell’identità, che pone l’individuo in conflitto con il proprio 

corpo e con l’ambiente che lo circonda. È una condizione di precarietà (pre-
carity) per dirla con Judith Butler29, in cui l’individuo è esposto alla “vulnera-

bilità”, subisce cioè una mancanza di supporto o di politiche inclusive, come 

l’accesso ai sottotitoli, che dà la possibilità alle persone sorde/impiantate di 

 
27 J.-L. Nancy, Corpus, op. cit., p. 23. 
28 J.-L. Nancy, La comunità inoperosa, trad. it. di A. Moscati, Cronopio, Napoli 2003, p. 19. 
29 J. Butler, L’alleanza dei corpi, cit. 



 

PARAGGI 221 
 

 

fruire di contenuti audiovisivi come il cinema oppure informativi; si ritrova a 

essere perciò escluso da quella che Nancy Fraser chiama “parità partecipativa” 

(participatory parity). La parità partecipativa di Nancy Fraser30 è un concetto 

essenziale nella teoria di giustizia sociale, che sottolinea la possibilità per tutti 

gli individui di partecipare da pari alla vita sociale e culturale. Fraser indivi-

dua due tipi di mancato conseguimento di questa parità partecipativa: la mal-

distribuzione e il mancato riconoscimento. Nel primo caso, facendo rife-

rimento all’individuo sordo impiantato, si tratta di un’ingiustizia economica, 

quando vengono a mancare le risorse come, ad esempio, l’uso dei sottotitoli; 

nel secondo caso, invece, si tratta di un’ingiustizia culturale, che si verifica 

quando l’individuo sordo impiantato viene svalutato o invisibilizzato. Per ri-

solvere questo problema Fraser mette in evidenza due strategie: rimedio af-

fermativo e rimedio trasformativo. Nel primo caso si tratterebbe di “riparare” 

l’individuo sordo, in questo caso tramite l’impianto cocleare, per adattarlo alla 

società. Nel secondo caso, si tratta invece di scardinare le strutture esistenti, 

senza mettere l’individuo nella condizione di assimilarsi alla società dominan-

te. Pertanto, per Fraser c’è bisogno di strategie trasformative, capaci di met-

tere in discussione proprio le strutture che producono esclusione: come le 

idee di “normalità” e la superiorità della lingua parlata su quella segnata. 

Dunque, il corpo sordo o quello di Nancy con un “cuore nuovo” è esposto, è 

vulnerabile, è un corpo costantemente negoziato, monitorato e condizionato 

da fattori esterni, come i medici. In questa prospettiva, il corpo sordo impian-

tato è ciò che Nancy chiama un corpo “intruso”: non più pienamente proprio, 

né completamente altro; non più “naturale”, ma nemmeno risolto dalla “tec-

nica”. La téchne per Nancy rivela ciò che siamo: esseri aperti, alterabili, modi-

ficabili. Pertanto, l’impianto cocleare così come il trapianto di cuore non è 

un’aggiunta esterna, ma una forma di pensiero incarnato. L’impianto cocleare 

non restituisce un “udito naturale”, non è una cura come si potrebbe pensare, 

ma produce una nuova forma di ascolto, da apprendere e da incorpo-

rare/interpretare in un modo faticoso. Questo significa che l’individuo che si 

sottopone all’impianto cocleare ha bisogno di una riabilitazione, di un ap-

 
30 N. Fraser e A. Honneth, Redistribuzione o riconoscimento? Lotte di genere e disuguaglianze 
economiche, Meltemi, Roma 2020, pp. 34-39. 



 

222 POST-FILOSOFIE 

 

 

prendimento continuo. 

Per Nancy, il corpo è esposto, sociale e la medicina, in questo caso, opera 

scelte biopolitiche, decidendo quali corpi “riparare” e quali no, effettuando 

una sorta di eugenetica “soft”31. 

In questo contesto, nel paragrafo di Corpus intitolato “La téchne dei cor-

pi”, Nancy sottolinea che i corpi non sono il prodotto di un’essenza spirituale 

che si incarna, ma sono sempre attraversati/scavalcati dalla tecnica: collegati 

da ogni parte a dispositivi, a pratiche. 

Il corpo non è un’entità naturale da cui la tecnica si distingue, ma piuttosto ciò 

che si costituisce nel suo essere connesso, articolato, esposto. Applicando tale con-

cezione al corpo impiantato, ciò significa che esso non è meno “naturale” rispetto 

agli altri corpi: è un corpo reale, che si espone, che si costruisce nell’uso di disposi-

tivi e attraverso pratiche. Il corpo non viene prima della tecnica, piuttosto è la 

tecnica: connessione con altri corpi. 

È in questo contesto che Nancy introduce il concetto di “ecotecnia”: un 

mondo in cui il corpo non è più sede di un’essenza, ma qualcosa di tecnico. 

L’impianto cocleare, in questo spazio, si inserisce pienamente nella logica 

nancyana: non si tratta di una semplice protesi, ma di un dispositivo ecotec-

nico che entra nella carne e la trasforma. 

Il corpo “già dato”, così com’è, viene considerato difettoso perché non cor-

risponde alla norma percettiva-uditiva dominante. La medicina offre allora 

una téchne di normalizzazione: l’impianto si collega fisicamente alla coclea, 

aggiusta le cellule ciliate, reindirizza l’attenzione del soggetto verso un mondo 

sonoro. Come sottolineava già Foucault, il corpo viene continuamente 

sorvegliato, osservato, conosciuto e curato come oggetto del sapere e della 

pratica medica32.  

La filosofia di Nancy aiuta a sottolineare come si debba considerare la sordità 

non solo una questione di pratica medica, ma piuttosto come un’esperienza 

profonda dell’essere-corpo. 

 
31 Cfr. M. Sandel, Contro la perfezione: l’etica nell’età dell’ingegneria genetica, Vita e Pensiero, 

Milano 2022. 
32 M. Foucault, Medicina e biopolitica. La salute pubblica e il controllo sociale, a cura di P. Napo-

li, Donzelli, Roma 2021, p. 80. 



 

PARAGGI 223 
 

 

Boccalità e oralismo 
 
In Ego Sum33 Nancy introduce la nozione di “boccalità” come uno stadio 

originario del corpo, più primitivo dell’oralità stessa. La boccalità per Nancy è 

un moto “continuo tra dentro e fuori”34, in un flusso incontenibile tra inte-

riorità ed esteriorità, dall’“ingoiare” all’“enunciare”. 

Per Nancy, la boccalità è qualcosa che non è ancora parola, non è ancora 

suono articolato: è la presenza muta ma aperta della bocca come soglia, come 

“vuoto”35 che non ha ancora significato. A dispetto dell’oralità, che pre-

suppone già l’inserimento nel confine simbolico del linguaggio e della co-

municazione, la boccalità è un prima radicale, un tempo in cui non è ancora 

accaduto nulla e non si è ancora mai parlato. Questa visione di Nancy dà l’idea 

del linguaggio, inteso nella sua accezione più ampia, come qualcosa di natura-

le o inevitabile, sottolineando che il senso non nasce con la parola, ma esiste 

già nell’apertura/spaziatura del corpo al mondo, in una forma prelinguistica e 

preindividuale. Questa nozione assume un rilievo particolare se applicata al 

corpo sordo impiantato. L’impianto cocleare, difatti, si propone come una 

“restitutio”, una forma di oralità sonora, come se la mancanza della parola 

fosse una mancanza ontologica da correggere. Tuttavia, proprio la boccalità, 

questa “beanza di una bocca”36, ci permette di resistere a questa normatività 

del linguaggio fonico, riconoscendo che il corpo come esposto all’intrusione 

parla già, ma altrove, in modi differenti dall’oralità. In questo modo, la boc-

calità di Nancy apre uno spazio in cui pensare la comunicazione non come 

univocamente legata alla voce e al suono, ma come uno strumento ampio e 

variegato di presenza e relazione. Con questa visione della boccalità, Nancy 

dimostra di non concepirla come una condizione da superare, ma piuttosto 

come un modo originario, “primitivo”, di esposizione del corpo al mondo, 

all’arealità e agli/alle altri/e, in cui si prepara il terreno per ogni senso pos-

sibile, anche se ancora non espresso attraverso la parola. 

 
33 J.-L. Nancy, Ego Sum, a cura di R. Kirchmayr, Bompiani, Milano 2008, pp. 153-154. 
34 F.R. Recchia Luciani, Jean-Luc Nancy. Il corpo pensato, cit., p. 36. 
35 Ivi, p. 84. 
36 J.-L. Nancy, Ego Sum, cit., p. 146. 

http://nancy.il/


 

224 POST-FILOSOFIE 

 

 

La boccalità di Nancy costituisce una “fenomenologia” della soglia, del 

liminale, in cui il corpo è già in “relazione” e già esposto, senza necessità di ar-

ticolare un discorso. 

 
Il corpo è il luogo stesso in cui il dispositivo immunitario trova la sua suprema 

sintesi tra linguaggio bio-medico e il linguaggio giuridico. Ciò accade perché – 

nonostante i possibili innesti tecnici cui peraltro esso resiste attraverso il suo ap-

parato di autodifesa [...] – il corpo è nella sua essenza il luogo stesso del proprio, 

dell’organico, del chiuso.37 

 

Il corpo nel caso della sordità viene letto come oggetto clinico38, come una 

figura liminale, posta sulla soglia tra normalità e deviazione, tra inclusione ed 

esclusione. È un corpo curato, ma anche sorvegliato, sottoposto a una doppia 

presa biopolitica e linguistica. In questa prospettiva, il linguaggio diventa lo 

strumento principale del sapere medico per normalizzare il soggetto sordo: at-

traverso l’impianto e l’oralismo, si tende a innestare “oggetti tecnici” e a ri-

educare il corpo sordo affinché possa essere reso “relazionale”, cioè conforme 

a un modello comunicativo basato sulla parola. Tuttavia, Nancy decostruisce 

questa concezione del linguaggio come strumento esclusivo di accesso 

all’intersoggettività. In testi come Corpus e Ego Sum, in riferimento alla “boc-

calità” come luogo di passaggio del senso, Nancy mostra che il corpo parla al di 

là della parola enunciata. Il senso non si trasmette solo tramite il linguaggio 

verbale, ma si espone, si con-divide, si tocca. In questo senso, la relazione tra 

corpo-linguaggio-senso non è fondata sul dominio dell’oralità, ma sull’apertura 

originaria all’altro che ogni corpo incarna. 

 
Immagina una bocca senza volto (cioè, di nuovo, la struttura della maschera: 

l’apertura dei fori e la bocca che si apre in mezzo all’occhio: il luogo della vi-

sione, della teoria, attraversato, aperto e chiuso simultaneamente, diaframmato 

da un proferire). Una bocca senza volto, dunque, che contraendosi disegna un 

circolo attorno al rumore io. “Tu” fai questa esperienza ogni giorno, ogni volta 

che nel tuo spirito dici o pensi ego, ogni volta che formi la o della prima persona 

(prima, perché in precedenza non c’è nulla): ego cogito existo. Una O forma 

l’anello immediato della tua esperienza. A dire il vero, essa è questo [ça] ed è di 

 
37 J.-L. Nancy, Essere Singolare plurale, Einaudi, Torino 2020, p. 21. 
38 Cfr. M. Foucault, Medicina e biopolitica. La salute pubblica e il controllo sociale, cit. 



 

PARAGGI 225 
 

 

questo [ça] che fa esperienza, lo fa o lo forma perché non può esserlo.39 

 

Nel linguaggio filosofico di Nancy, la boccalità non è fondata sulla su-

premazia dell’oralità; eppure, nel caso dell’individuo sordo impiantato, con la 

sua storia longeva e oscura, non è così, la questione si complica. Il dispositivo 

medico capace di “restituire” l’udito come l’impianto cocleare presuppone 

l’idea che il linguaggio orale sia superiore a quello segnato, sottolineando 

l’importanza dei suoni e della voce per poter stare al mondo. 

Nel capitolo di Corpus intitolato “La téchne dei corpi”40 Nancy parla dei corpi, 

di questi corpi che non vengono sottratti all’omogeneità, piuttosto un “corpo da-

to”, così com’è, e in questo intervallo accenna a come considerava i corpi 

difettosi/malformati Aristotele, ossia come segnati da una “piaga impura”41. 

In questo frangente si inserisce la spiegazione di Nancy sui corpi, ciò che 

chiama la “banalità dei corpi”. 

 
Quella del modello (le riviste, la canonica dei corpi affusolati, vellutati) e quella 

del qualsiasi (corpo qualsiasi, difforme, rovinato, vecchio). Nello scarto o nella 

dialettica fra i due che l’ecotecnia produce contemporaneamente c’è poco spazio 

per la prossimità. Ma la banalità completamente banale è forse ancora altrove, in 

uno spazio ancora aperto, lo spazio dell’assenza di un’assunzione comune o di un 

modello del corpo umano.42 

 

In contrasto con il modello dei corpi da riviste, Nancy guarda al corpo 

qualsiasi, unico nella sua individualità, nella sua singolarità. Ciò include la 

possibilità, interpretata nell’ottica del corpo “disabile” e/o sordo, come corpo 

che non dev’essere codificato, incasellato, afferrato e ridotto a una visione 

statica. Il corpo qualsiasi non dev’essere marcato/marchiato, soppesato/pesato. 

In questo senso, i corpi non devono venire pesati dallo sguardo medico, 

come nella logica dell’individuo sordo che viene sottoposto fin dalla nascita 

all’idea di essere un corpo difforme rispetto a un modello43. Nella logica nan-

 
39 J.-L. Nancy, Ego Sum, op. cit., p. 150. 
40 J.-L. Nancy, Corpus, cit., p. 72. 
41 Ivi, p. 73. 
42 Ivi, p. 75. 
43 Ivi, p. 81. 



 

226 POST-FILOSOFIE 

 

 

cyana il corpo qualsiasi non solo viene valorizzato, ma viene collocato in una 

dimensione esistenziale e ontologica. Non viene letto come una condanna, ma 

piuttosto come una condizione originaria, in cui ogni corpo è “qualsiasi”, non-

esemplare, ma anche insostituibile. 

Pertanto, nella visione di Nancy, il corpo sordo impiantato non sarebbe 

interpretato come qualcosa da aggiustare, come un corpo anormale, piut-

tosto sarebbe un corpo “comune”. Il corpo sordo impiantato non devia dalla 

norma: smonta la norma, dimostrando che la normatività del corpo è sem-

pre costruita, mai naturale. 

In questa prospettiva filosofica, passando al caso storico-linguistico delle 

persone sorde, osserviamo corpi ridotti a un modello attraverso la pratica 

dell’“oralismo”. La pratica dell’oralismo è una procedura discutibile che va a 

leggere il corpo non conforme come qualcosa da aggiustare per includerlo 

nella sfera della normatività. Ma questa procedura, in cui l’individuo sordo 

impiantato viene sottoposto all’intervento chirurgico in modo da non essere 

esposto all’altra parte, ovvero alla Comunità Sorda e alla lingua dei segni, 

subisce un forte “nodo identitario”44 di cui abbiamo parlato in precedenza. La 

scelta di esporre o meno l’individuo alla comunità sorda è pertanto della fami-

glia e del sapere medico, i quali non sempre consigliano di usare come mezzo 

di comunicazione la lingua visiva-tattile. 

L’accesso al linguaggio verbale e all’ascolto viene promosso per mezzo 

dell’Auditory Verbal Therapy45, che consiste nell’applicazione di tecniche, 

strategie, condizioni e procedure che promuovono l’acquisizione “ottimale” 

del linguaggio verbale attraverso l’ascolto, che diventa così la forza “princi-

pale” nell’educare lo sviluppo della vita personale, sociale e accademica del/a 

bambino/a. In questa procedura viene coinvolta attivamente la famiglia af-

finché il/a bambino/a venga esposto all’ascolto, al linguaggio verbale. 

L’individuo sordo impiantato, sin dall’infanzia e per tutta la vita, deve impara-

re a usare “l’udito” – in questo caso il dispositivo come fosse il “suo” udito al 

pari di quello degli udenti. 

Alla persona sorda/impiantata viene sconsigliata la possibilità della lettura 

 
44 P. Rinaldi, La sordità infantile, cit., p. 92. 
45 Ivi, p. 97. 



 

PARAGGI 227 
 

 

labiale come metodo di comunicazione e di usare la lingua dei segni come 

metodo di “riabilitazione”. Alle famiglie non viene consigliata un’altra alter-

nativa, ossia il metodo bilingue parlato/lingua dei segni, affinché il/la bambi-

no/a possa riconoscersi e “spaziare” da un luogo all’altro. Difatti, la persona 

sorda/impiantata, fin dai primi mesi di vita in seguito all’operazione segue un 

ricco addestramento logopedico.In tal senso, affinché il/la bambino/a utilizzi 

il dispositivo come metodo di ascolto, la logopedista utilizza un approccio che 

possiamo definire brutale, ovvero la “schermazione della bocca”, in modo che 

l’individuo non possa abituarsi a leggere il labiale46. In questo frangente, le 

criticità dell’oralismo si intensificano ancora di più, per quanto riguarda le 

persone sorde che hanno resistito alla medicalizzazione. 

A causa dell’egemonia oralista47, le persone sorde vengono tagliate fuori 

dalla società dominante (udente), dove subiscono difficoltà ad accedere alla 

vita pubblica sociale e culturale per via della mancanza dell’accessibilità e 

delle risorse. 

Fin dai fatti noti del congresso di Milano del 188048, dove venne attribuita 

maggiore importanza alla parola che al segnato, l’oralismo continua ad essere 

“vivo e vegeto”49. 

In questo contesto, la lettura nancyana ci viene in aiuto sottolineando 

l’importanza del corpo “qualsiasi”, che subisce l’intrusione tramite l’ecotecnia 

come qualcosa di già “dato”. 

 

Il Corpus impiantato e la Comunità come co-esistenza esposta 
 
Attraverso la lettura di Nancy, il corpo impiantato può diventare una figura 

 
46 Ivi, p. 101. 
47 Cfr. P. Ladd, Verso la comprensione della cultura sorda, cit., p. 148. 
48 Il congresso di Milano del 1880 fu un evento centrale nella storia dell’educazione dei sordi: vi si 

decise, quasi all’unanimità e senza coinvolgimento delle persone sorde, di bandire l’uso della lin-

gua dei segni a favore del solo metodo orale. Da quel momento, in molte scuole per sordi in Eu-

ropa e nel mondo, si impose l’obbligo di parlare e leggere le labbra, escludendo i segni. Questa 

scelta ebbe conseguenze gravi e durature, portando a decenni di marginalizzazione linguistica e 

culturale delle comunità sorde. Per approfondire si veda D. Chiricò, Diamo un segno. Per una 
storia della sordità, Carocci, Roma 2014. 
49 P. Ladd, Verso la comprensione della cultura sorda, cit., p. 95. 



 

228 POST-FILOSOFIE 

 

 

paradigmatica della complessità identitaria, in cui i confini tra norme, corpi e 

comunità si ridefiniscono, si ricostruiscono in un “continuum dell’essere”50 at-

traverso esperienze di invisibilità e adattabilità alla conformità. 

In tal senso, prendendo in esame la comparazione tra l’individuo sordo 

impiantato e l’esperienza corporea del trapianto cardiaco di Nancy, e partendo 

dal concetto di “comunità”, osserviamo come il corpo impiantato non sia solo 

un elemento biologico o medico, ma piuttosto una “singolarità”, che fa parte 

della sfera del corpus fatto di “carne” e del “qualsiasi”, che vive costantemente 

in rapporto con strutture simboliche, linguistiche e sociali. “La comunità ino-

perosa, è la natura e la centralità dell’essere-insieme a muoverne i fili invisi-

bili, tramite l’idea e la prassi della “decostruzione”, e quelli visibili, attraverso 

il contatto tra corpi contigui”51. 

Il corpo impiantato si trova spesso in una posizione liminale: non del tutto 

dentro la comunità sorda segnante, né pienamente assimilato alla società 

udente. È un corpo che espone e disturba i confini delle appartenenze 

tradizionali, mettendo in crisi l’idea di identità come qualcosa di stabile o ne-

goziabile. In tal senso, il pensiero di Jean-Luc Nancy esibisce uno strumento 

radicale: la comunità, per lui, non è la somma di individui autonomi né un 

corpo compatto fondato su un’idea comune. È piuttosto il “luogo” della co-

esistenza esposta, dove ogni “singolarità” si espone all’altra nella sua irriduci-

bile differenza, senza che questa debba essere riassorbita o riparata/aggiustata. 

Il corpo impiantato, nella sua alterazione attraverso l’intrusione della 

téchne e nella sua ambiguità, non chiede inclusione, ma trasforma la comuni-

tà stessa, costringendola a ridefinirsi come spazio aperto, attraversabile, vul-

nerabile. 

In questo contesto, il corpo impiantato non è un corpo speciale o da cor-

reggere, ma qualcosa di vivo e vitale di cui ogni comunità è nella sua verità 

profonda: relazione, esposizione, contatto con l’altro che non si lascia mai ad-

domesticare, prima di tutto Esserci. 

 
Che cosa sono un corpo, un viso, una voce, una morte, una scrittura non già in-

 
50 J.-L. Nancy, L’intruso, cit., p. 15. 
51 F.R. Recchia Luciani, Jean-Luc Nancy. Il corpo pensato, cit., p. 121. 



 

PARAGGI 229 
 

 

divisibili, ma singolari? Qual è la loro necessità singolare, nella partizione che 

divide e fa comunicare i corpi, le voci, le scritture in generale e nel loro insieme? 

Tale questione costituisce insomma l’esatto rovescio di quella dell’assoluto. In 

questo senso, essa è parte integrante della questione della comunità.52  
 

In questa concezione nancyana della Comunità, il corpo sordo impiantato non 

può essere considerato da solo: è infatti da subito immerso in una rete di relazioni, 

tensioni, rappresentazioni, appartenenze e non-appartenenze. Questo corpo è 

sempre in relazione con una o più comunità. Il concetto di comunità proposto da 

Nancy invita a guardarla non solo come una rete di rapporti sociali, ma come una 

dimensione costitutivamente esistenziale e politica. 

 

Conclusione 
 

Il corpo sordo impiantato, letto attraverso la lente del pensiero di Jean-Luc 

Nancy, si mostra non come una semplice eccezione medica, bensì come una 

figura paradigmatica della condizione corporea contemporanea: un corpo at-

traversato, tracciato, trasformato, esposto, mai pienamente identico a sé. 

L’intrusione dell’impianto cocleare, considerata alla luce della filosofia nan-

cyana, non è un evento marginale, ma un gesto che riconfigura l’essere, il sen-

tire e il relazionarsi: una mutazione che coinvolge il corpo, la soggettività. In 

tal senso, se il trapianto di cuore ha permesso a Nancy di interrogarsi sulla 

propria identità corporea, l’impianto cocleare obbliga a ripensare la sordità 

non come un “deficit”, ma come una “differenza”, continuamente norma-

lizzata e silenziata. 

In questa prospettiva filosofico-sociale, il corpo impiantato è un corpo po-

litico, precario, in bilico tra adattamento forzato e cancellazione culturale, tra 

promessa di inclusione e realtà di esclusione (mancanza di riconoscimento). 

Ma, come suggerisce Nancy, ogni corpo è sempre connesso, esposto, in-

trinsecamente tecnico. Il corpo sordo impiantato non è allora un’eccezione da 

medicalizzare, né un errore da correggere, ma il sintomo visibile di una con-

dizione comune: quella di esistere sempre con l’altro/a, attraverso la tecnica, 

in una comunità che non si dà mai come totalità chiusa, ma solo come aper-

 
52 J.-L. Nancy, La comunità inoperosa, cit., p. 29. 



 

230 POST-FILOSOFIE 

 

 

tura/esposizione. Pertanto, il riconoscimento del corpo impiantato come cor-

po “intruso” non deve portare a una nuova forma di stigmatizzazione, ma alla 

possibilità di una diversa etica della co-esistenza: un’etica che non chiede al 

corpo di essere normalizzato, ma che sappia “ascoltare” la sua differenza, ac-

cettare le sue ambiguità, e costruire spazi di senso in cui l’alterità non sia un 

problema da risolvere, ma piuttosto una realtà da accogliere. 

Per concludere, il corpo sordo impiantato ci obbliga a interrogare non so-

lo cosa significhi essere sordi, ma cosa significhi essere un corpo, cosa sia una 

comunità, e come possiamo rileggere la tecnica non come dominio, ma piutto-

sto come possibilità relazionale. In questo senso, il corpo impiantato riletto at-

traverso i concetti nancyani è più di un corpo medicalizzato, bio-politico: è 

un corpo filosofico-politico. 



 

PARAGGI 231 
 

 

 
BIBLIOGRAFIA 
 

BAUMAN H-D.L., “Audism: Exploring the Metaphysics of Oppression”, in 

«Journal of Deaf Studies and Deaf Education», vol. IX, 2004, n. 2, pp. 

239-46, consultabile qui: 

 <http://www.jstor.org/stable/42658711> (consultato il 27/07/25). 

BUTLER J., L’alleanza dei corpi. Note per una teoria performativa dell’azione 
collettiva, trad. it. di F. Zappino, Nottetempo, Milano 2017. 

CHIRICÒ D., Diamo un segno. Per una storia della sordità, Carocci, Roma 

2014. 

FOUCAULT M., Medicina e biopolitica. La salute pubblica e il controllo sociale, 

a cura di P. Napoli, Donzelli, Roma 2021.  

FRASER N. e HONNETH A., Redistribuzione o riconoscimento? Lotte di genere 
e disuguaglianze economiche, Meltemi, Roma 2020. 

GOODLEY D., Dis/Ability studies: theorising disablism and ableism, Routledge, 

London-New York 2014. 

HARAWAY D., Manifesto Cyborg. Donne, tecnologie e biopolitiche del corpo, 

a cura di R. Borghi, Feltrinelli, Milano 2019. 

LADD P., Verso la comprensione della cultura sorda: alla ricerca della Deaf-
hood, trad.it. di V. Bucchieri, LaBussola, Roma 2023. 

LANE H., The people of the Eye: Deaf Ethnicity and Ancestry, Oxford Univer-

sity Press, Oxford 2011. 

LEIGH I., A lens on deaf identities, Oxford University Press, Oxford 2009. 

MONCERI F., Disabilità o disabilitazione? Una questione politica, Morcelliana, 

Brescia 2025. 

NANCY J.L., La comunità inoperosa, trad. it. di A. Moscati, Cronopio, Napoli 

2003. 

—, L’intruso, a cura di V. Piazza, Cronopio, Napoli 2006. 

—, Corpus, trad. it. di A. Moscati, Cronopio, Napoli 2007.  

—, Essere singolare plurale, Einaudi, Torino 2020.  

—, Ego Sum, a cura di R. Kirchmayr, Bompiani, Milano 2008. 

OLIVER M., Le politiche della disabilitazione. Il Modello Sociale della disabilità, 

Ombre Corte, Verona 2023. 



 

232 POST-FILOSOFIE 

 

 

RECCHIA LUCIANI F.R., Jean-Luc Nancy. Il corpo pensato, Feltrinelli, Milano 

2022.  

RINALDI P., TOMASUOLO E. e RESCA A., La sordità infantile. Nuove prospettive 
di intervento, Erickson, Trento 2018. 

SANDEL M., Contro la perfezione: l’etica nell’età dell’ingegneria genetica, Vita 

e Pensiero, Milano 2022. 

SHAKESPEARE T., Disabilità e società. Diritti, falsi miti, percezioni sociali, a cu-

ra di F. Ferrucci, Erickson, Trento 2017. 

 


