
 

 

FORUM 321 
 

Recensione a: Yuk Hui, Tecnodiversità. Tecnologia e politica, 

Castelvecchi, Roma 2024, pp. 145. 

MICHELE LAVORÀNO* 
DOI: https://doi.org/10.15162/1827-5133/2246 

 

 

 
* Michele Lavoràno è laureato in Filosofia ed è studente magistrale in Scienze Filosofiche presso 

l’Università degli Studi di Bari Aldo Moro. 

https://doi.org/10.15162/1827-5133/2246


 

 

322 POST-FILOSOFIE 

 

Dopo circa tre anni dalla traduzione in italiano del saggio Pensare la contin-
genza. La rinascita della filosofia dopo la cibernetica, si riaffaccia sul panorama fi-

losofico italiano Yuk Hui con Tecnodiversità. Tecnologia e politica edito da Ca-

stelvecchi, volume che raccoglie alcuni saggi pubblicati in inglese tra il 2017 e il 

2023. Filosofo presso l’università di Rotterdam, Hui con Tecnodiversità prosegue 

il percorso analitico avviato con Cosmotecnica. La questione della tecnologia in 
Cina, dove aveva indagato il problema della tecnologia cercando “di ricostruire 

una linea di pensiero della tecnologia del Paese” (p. 42) anticipando alcuni capi-

saldi teorici che vengono ripresi e affrontati nel volume. 

Nei sette capitoli di Tencodiversità Hui si interroga sul rapporto tra tec-

nologia e politica ponendo alcuni quesiti: qual è il ruolo della tecnologia nel 

panorama geopolitico mondiale contemporaneo e come è mutato nel tempo? 

Qual è il rapporto della tecnologia con l’essere umano? È possibile ripensare la 

relazione tra umano e tecnologia fino al superamento di “un retaggio filosofi-

co tradizionale – con la sua opposizione tra natura e tecnologia, cultura e tec-

nologia” (p. 82)? Quali possono essere i vantaggi di questa nuova prospettiva 

critica per l’essere umano e per il pianeta? 

Il primo capitolo, “Sulla coscienza infelice dei neoreazionari”, si apre con 

una constatazione: l’Occidente ha perso la sua egemonia tecnologica, politica 

e culturale sul resto del mondo. Per gli ambienti neoreazionari americani, con 

i quali Yuk Hui si confronta criticamente, le responsabilità di tale débâcle so-

no da imputarsi all’Occidente stesso. Scrive l’autore: “Per i neoreazionari 

l’uguaglianza, la democrazia e la libertà, proposte dall’illuminismo e dal loro 

universalismo, hanno condotto a una politica improduttiva caratterizzata dal 

politicamente corretto” (p. 16). In questo quadro, i Paesi rimasti “immuni” dai 

veleni illuministi hanno potuto proseguire nel loro sviluppo tecnologico ed 

economico, riuscendo a sovvertire le gerarchie tra un Occidente dominatore e 

un Oriente suddito. Nonostante Hui mostri come la lettura dell’illuminismo 

avanzata dai neoreazionari risulti profondamente semplicistica (“In realtà non 

c’è mai stato un universalismo [...] ma solo una universalizzazione”, ibid.), la 

crisi dell’Occidente, con l’emersione di nuovi attori all’interno del teatro geopo-

litico mondiale, deve essere interpretata come una possibilità trasformativa, 

“come il fulcro di una nuova fase politica e filosofica in cui ristrutturare è anco-

ra possibile” (p. 25). 

Alla luce di questa svolta storico-politica, l’autore introduce il concetto di 



 

 

FORUM 323 
 

“cosmopolitica” connesso a quello di “cosmotecnica”, intravedendo, nei due 

termini, un ripensamento dell’ordine geopolitico e un nuovo rapporto tra cul-

ture, tecnologie e cosmo. Infatti, il nucleo centrale di una cosmotecnica come 

cosmopolitica deve essere rintracciato nel difficile rapporto tra l’universale – 

cosmo appunto – e il particolare. In tale ottica, una nuova fisionomia geopoli-

tica deve evitare la riproposizione di un ordine globale, che sostituisca 

l’egemonia di una cultura – nel caso specifico quella occidentale, ormai forte-

mente indebolita – con l’affermazione di un’altra. In tal caso, infatti, non si 

avvierebbe alcun processo di trasformazione ma una semplice ripresentazione 

egemonica con ruoli gerarchici invertiti: “è necessario cominciare a immagi-

nare una nuova politica che non sia più la continuazione della stessa forma di 

geopolitica con una configurazione leggermente diversa” (p. 28). La cosmo-
tecnica, quindi, mira a un ripensamento del rapporto tra locale e universale in 

cui il primo non venga sussunto nel secondo, determinando l’eliminazione 

delle differenze culturali, delle esigenze territoriali e tecnologiche in una pro-

spettiva mono-tecnologica. Proprio queste differenze determinano e indiriz-

zano lo sviluppo della tecnologia e costituiscono il nucleo centrale di una tec-
nodiversità. Non vi è un modello di tecnologia, o di sviluppo tecnologico, 

universale, ma sono le differenze ad orientare la direzione e i vari assi di svi-

luppo: “dal punto di vista cosmo tecnico, la tecnica è fondamentalmente mo-

tivata e vincolata da specificità geografiche e cosmologiche” (p. 58). Bisogna, 

in altre parole, invertire le modalità con cui concepiamo il concetto stesso di 

sviluppo: non perseguire un’idea di sviluppo universale, un telos unico, ma 

un’idea di sviluppo che parta da esigenze materiali e contingenti di ogni “loca-

lità”. Ponendo al centro di questo progetto la cosmotecnica – “molteplicità ir-

riducibile alla tecnica” –, sarà possibile non solo inaugurare una nuova geopo-

litica, ma avviare relazioni diverse con i non umani e con il cosmo permet-

tendoci una gestione più efficace delle crisi ecologiche in corso. 

Ma questa attenzione per le diversità e per i localismi non può annullare o 

contrapporsi alla condizione strutturale di un cosmo in relazione, in cui ogni 

parte è connessa con le altre per mezzo di dispositivi, apparecchiature e strut-

ture tecnologiche, e in cui ogni singola azione o decisione produce effetti che 

condizionano le scelte dell’intero “cosmo”. Non sono mai state così evidenti le 

potenzialità relazionali proprie dei nuovi strumenti tecnologici, i nostri 

smartphone ne sono una semplice prova. Ragion per cui, un pensiero che ne-



 

 

324 POST-FILOSOFIE 

 

ghi il peso determinante della tecnologia per l’umano, o meglio, che riconosca 

tale ruolo ad alcune forme di tecnologia negandolo ad altre, cioè a quelle più 

avanzate proprie del nostro tempo, rischierebbe solo di aggirare la questione 

senza alcuna proposta critica e operativa, in quanto privo di una diagnosi sto-

rica. Il massiccio sviluppo delle tecnologie non può essere ignorato o arresta-

to, ma controllato e utilizzato proficuamente. Come scrive Hui: “Il pensiero 

planetario non riguarda la conservazione della diversità (contrapposta alla di-

struzione esterna) ma la sua creazione. La diversificazione si basa sul ricono-

scimento del locale – non semplicemente sulla protezione delle sue tradizioni 

[...] ma anche sull’innovazione al servizio della località” (pp. 95-96). In 

quest’ottica, la proposta di Hui valorizza l’elemento delle diversità locali ma, al 

contempo, ribadisce che queste ultime non debbano tradursi in una politica 

identitaria di chiusura, di matrice nazionalistica, rispetto al “cosmo”: “il pensiero 

planetario non è nazionalistico e deve superare i limiti posti dal concetto di Sta-

to-nazione e della sua diplomazia” (p. 96). 

Poiché, dunque, le condizioni del nuovo spazio politico, scientifico ed 

economico globale mostrano l’impossibilità di una negazione della centralità 

tecnologica, Yuk Hui evidenzia la necessità di ripensare il rapporto tra umano 

e tecnologia. A una visione demonizzante, che vede contrapposte intelligenza 

artificiale e intelligenza umana, bisogna sostituire una prospettiva che ponga 

in relazione il concetto di “umano” e di “tecnologia” affinché quest’ultima di-

venti strumento di supporto e di emancipazione per l’umano. Nel sesto capi-

tolo, “ChatGPT o l’escatologia delle macchine”, l’autore pone la sua attenzio-

ne su questa trasformazione prospettica. Partendo dalla diffusione di 

ChatGPT, e in generale dell’Intelligenza Artificiale, Hui nota come si sia ri-

proposta una visione apocalittica della storia, in cui l’umano sarebbe destinato 

a soccombere dinanzi alla potenza delle nuove macchine capaci di prenderne 

il posto. L’elemento centrale di questa diffidenza verso l’IA sta nel fatto che le 

nuove tecnologie, rispetto alle precedenti, hanno sviluppato delle capacità che 

tendono a rafforzare la loro autonomia dall’umano, così da disarticolare una 

secolare subordinazione a quest’ultimo della tecnologia. È questa rottura, cioè 

la constatazione che “gli umani non sono più al centro” mentre “si identifica-

no erroneamente con il centro” (p. 106), a produrre una “costante frustrazio-

ne” che sfocia in una demonizzazione della tecnologia. Ne consegue che le 

possibilità offerte dall’applicazione delle nuove tecnologie vengono costante-



 

 

FORUM 325 
 

mente oscurate da una visione catastrofica per l’essere umano. La narrazione 

secondo la quale le macchine soppianteranno l’umano descrive esclusivamen-

te un aspetto parziale, seppur problematico, della tecnologia. Ciò che, al con-

trario, l’autore propone all’interno di queste pagine è una risignificazione, una 

trasformazione del rapporto umano-macchina che ponga l’accento su ciò che 

questa automatizzazione tecnologica è in grado di produrre per l’umano stesso. Vi 

è, dunque, un’altra modalità di interpretare questa relazione, messa in ombra dal 

terrore dell’automatizzazione e della sostituzione. Scrive Hui: “Il discorso della so-

stituzione non è stato trasformato nel discorso della liberazione”, e poco più avan-

ti ribadisce che “Invece di elaborare una visione del futuro in cui l’intelligenza ar-

tificiale serva da protesi, il discorso dominante la tratta solo come una sfida 

all’intelligenza umana e al lavoro intellettuale che tenta di sostituire” (p. 108). 

Può, allora, la tecnologia essere concepita come uno strumento di emancipazione 

e di liberazione? E, se la risposta dovesse risultare affermativa, in quale modo? Il 

passaggio necessario diventa, in primo luogo, lo sviluppo e la diffusione di una 

cultura della protesi, ovvero una cultura secondo la quale la macchina funziona da 

supporto, potenziamento e non da nemico per l’essere umano: “come protesi [...], 

le macchine ci possono liberare dalla ripetizione e aiutarci a realizzare il potenzia-

le umano” (p. 110). Posta in questi termini, la liberazione dovrà partire dai corpi, 

riducendo, ad esempio, logiche di sfruttamento lavorativo, mentre abbandonare 

una prospettiva apocalittica “ci consentirà di sperimentare modi etici di vita con le 

macchine e altri non umani” (ibid.). 
Pur offrendo un approccio estremamente interessante, quello di pensare la 

tecnologia in forma plurale e di immaginare nuovi approcci connessi alle specifi-

che esigenze del territorio, ovvero cosmotecniche, la proposta dell’autore solleva 

comunque alcune questioni: mancano degli esempi concreti su come applicare 

approcci tecnologici diversi “senza proporsi una decelerazione” (p. 57) e, forse, 

l’idea di un’armonizzazione tra il locale e l’universale è solo abbozzata, come ad 

esempio nel caso del COVID-19 discusso nel quarto capitolo, in cui le esigenze lo-

cali rischiavano di influenzare negativamente quelle universali. 

In definitiva, Tecnodiversità pur stimolando una discussione quanto mai 

attuale sul rapporto tra tecnologia e potere, si ferma sulla soglia inesplorata di 

quella complessa relazione. 


