
 

 

FORUM 311 
 

Recensione a: Silvia Federici, Oltre la periferia della pelle. 
Ripensare, ricostruire e rivendicare il corpo nel capitalismo  
contemporaneo, D Editore, Roma 2023, pp. 235. 

SARA DICHIRICO* 
DOI: https://doi.org/10.15162/1827-5133/2244 

 

 

 
* Sara Dichirico è laureata in Filosofia ed è studentessa magistrale in Scienze Filosofiche presso 

l’Università degli Studi di Bari Aldo Moro. 

https://doi.org/10.15162/1827-5133/2244


 

 

312 POST-FILOSOFIE 

 

La risposta teorica e militante al sapere tecno-scientifico contemporaneo 

che sfrutta, reprime e isola il corpo al fine di renderlo una macchina funzio-

nale agli interessi esclusivi del Capitale, formulata da Silvia Federici in una 

delle sue ultime ricerche, consiste nell’elaborazione di un contro-sapere che 

sprigioni le potenzialità e determini l’“espansione” del corporeo. In Oltre la 
periferia della pelle l’autrice, infatti, prendendo le distanze dalla tradizione fi-

losofica dualista di matrice cartesiana e dalla concezione monadica di deriva-

zione leibniziana, e confrontandosi con alcune delle teorie femministe più in-

cisive degli ultimi decenni (come quella performativa di J. Butler), avvia 

un’indagine che ha l’obiettivo di ridefinire, attraverso l’accostamento alla no-

zione di confine, il significato concettuale e materiale del corpo. 

Nel testo, che comprende un’introduzione alla quale seguono quattro se-

zioni – organizzate in lezioni dal carattere spesso eterogeneo – e una postfa-

zione, Federici, dopo essersi soffermata sul contributo apportato dal femmini-

smo degli anni Settanta nella lotta per la liberazione del corpo della donna, ri-

prende e sviluppa, applicandole al corpo, alcune delle considerazioni già pre-

sentate all’interno di una tra le sue più celebri opere. Mentre nel Calibano e la 
strega, infatti, aveva sostenuto che il fenomeno dell’enclosure – provocato 

dallo sviluppo del sistema di organizzazione capitalista – aveva riguardato 

esclusivamente la demarcazione dei confini dei “campi comuni”, qui la filoso-

fa marxista compie un passo in avanti e sostiene che la pratica di circoscrizio-

ne ha coinvolto e continua a coinvolgere anche il corpo. Così come le terre, 

anche i corpi subiscono, quindi, un processo di privatizzazione che – iscri-

vendo in essi la logica della concorrenza e dell’accumulazione costante – li 

isola gli uni dagli altri e determina il loro asservimento nei confronti 

dell’economia capitalista. In questa dinamica, l’autrice sostiene che il corpo 

subisce un processo di depotenziamento e che la sua espansione – intesa come 

la condizione che gli consente di muoversi in armonia con il cosmo – viene 

costantemente ostacolata tramite il controllo della periferia della sua pelle. Il 

capitalismo, infatti, nel corso del tempo ha stabilito i confini oltre i quali il 

corpo non avrebbe né dovuto né potuto inoltrarsi e ha tentato con tutti i mez-

zi di disciplinare i suoi desideri e di incidere le leggi del Capitale sulla sua pel-

le, per ricavarne un sempre maggiore profitto e una sempre maggiore produt-

tività. I costanti tentativi di annichilimento non hanno impedito però, riven-

dica l’autrice, ai soggetti mortificati e sfruttati di opporre alle pratiche di do-



 

 

FORUM 313 
 

minio, nei modi che erano loro concessi, delle forme di resistenza. 

Proporre una ridefinizione – sempre in divenire – di un corpo che si ribelli 

al confinamento, che resista all’oppressione e che attraverso la propria pelle 

stabilisca con la realtà un contatto, una relazione capace di arricchirlo senza 

uno scambio di merci o denaro, è allora la sfida che l’indagine filosofica di na-

tura critica, materialista e femminista di Silvia Federici ha intenzione di af-

frontare. 

Nell’introduzione, l’autrice contrappone al corpo pantagruelico “che si 

espande […] per appropriazione” (p. 15) e che, famelico, ingerisce tutto ciò 

che gli è consentito ingurgitare, un corpo che tenta, al contrario, di ricostruire 

le relazioni che il capitalismo ha distrutto nel corso degli ultimi secoli. In par-

ticolare, il corpo che ingurgita sino allo stremo replica i meccanismi attraver-

so cui il capitalismo agisce e manifesta il processo di disciplinamento che vie-

ne esercitato a suo danno, mentre il corpo liberato, “danzante”, ristabilisce le 

connessioni perdute con i diversi territori da cui è circondato – con la terra, 

con i fiumi, con gli alberi, con gli animali – e riscopre in sé la forza e il corag-

gio di resistere alle pratiche di addomesticamento che la società contempora-

nea gli impone, anche tramite l’impiego della strumentazione tecnologica. 

È attraverso la convergenza delle pratiche di ri-pensamento, di ri-

costruzione e di ri-vendicazione del corpo nell’epoca neoliberale che è possi-

bile produrre, allora, la consapevolezza necessaria a modificare le condizioni 

di esistenza dell’individuo e a contrastare, allo stesso tempo, gli interessi 

esclusivamente economici del libero mercato. L’individuo, così, riscoprirebbe 

nella sua carne una forza che il Nietzsche di Così parlò Zarathustra avrebbe 

definito “invulnerabile, inseppellibile”, capace di far “saltare la roccia”, attra-

verso la quale non solo sia possibile rileggere la storia alla luce dei micro-atti 

di resistenza che sono stati opposti nel corso del tempo, ma che soprattutto ci 

renda consapevoli del cambiamento del quale possiamo essere protagonisti. Il 

terreno a partire dal quale è possibile lavorare per attuare una trasformazione 

che restituisca dignità e valore al corpo, perciò, non sarà tanto quello discorsi-

vo o performativo (il riferimento polemico esplicito e a tratti, forse, troppo 

severo, è ad alcuni aspetti delle teorie elaborate da M. Foucault e J. Butler), 

ma quello che ne studia le condizioni materiali di esistenza. 

Condurre un’indagine di questo tipo, nonostante la vasta letteratura sul te-

ma, resta ancora necessario in quanto, sostiene Federici nella terza sezione, ogni 



 

 

314 POST-FILOSOFIE 

 

cambiamento sociale, economico e politico si esprime attraverso il corpo, che 

rappresenta quindi per noi “un propellente per la rivoluzione culturale” (p. 

134). Questa ricerca, inoltre, si inserisce nel solco di una importante tradizione 

filosofico-politica di cui Federici rappresenta una delle precorritrici, e le cui 

strategie rivoluzionarie hanno svolto un ruolo determinante nel progetto di li-

berazione dall’oppressione. A partire dagli anni Sessanta e Settanta, i movi-

menti femministi hanno polemizzato, infatti, contro il sistematico sfruttamen-

to che, in particolare, il corpo marginalizzato della donna ha subito nel corso 

dei secoli, e hanno posto le basi per una messa in discussione delle secolari ca-

tegorie interpretative del binarismo, del razzismo e del colonialismo con le 

quali vengono pensati i corpi. È proprio grazie al loro impegno che sono state 

organizzate su ampia scala le lotte politiche per contrastare il controllo eserci-

tato sulla sessualità e sulla capacità riproduttiva del corpo della donna, il cui 

studio ha permesso di individuare caratteri inediti del dominio capitalista, 

come la sua intima relazione con il patriarcato e il suo connaturato sfrutta-

mento del lavoro riproduttivo della donna – in cui l’autrice individua la con-

dizione di esistenza del capitalismo. 

Promuovere, infine, uno studio incentrato sull’analisi della struttura socia-

le dalla quale sono scaturite le idee e le pratiche di circoscrizione del corpo 

all’interno dello spazio del lavoro produttivo e/o riproduttivo – per la maggior 

parte delle donne, entrambi –, consente di comprendere con maggiore consa-

pevolezza e rigore “la crisi che affligge oggigiorno” i corpi e, allo stesso tempo, 

di individuare nuovi paradigmi interpretativi che li ridefiniscano (p. 134). 

Ciò che ha permesso al sistema capitalista di sopravvivere e di continuare 

ad affermarsi è stato, infatti, proprio lo sfruttamento della forza-lavoro, unica 

merce che, nel venire utilizzata, non solo non perde di valore ma che al con-

trario produce altra merce – ragione per cui, aggiunge Federici sviluppando 

alcune delle tesi già sostenute da Marx, ancora oggi è importante per lo Stato 

limitare il controllo che la donna esercita nei confronti del proprio corpo in 

quanto produttrice e custode della forza-lavoro, ad esempio attraverso 

l’abolizione del diritto all’aborto o attraverso la regolamentazione della ma-

ternità surrogata. La forza-lavoro, che esiste solo in quanto “capacità” 

all’interno dei “corpi viventi”, si trova perciò alla base del fenomeno 

dell’accumulazione capitalistica. 

La percezione comune emersa dalle recenti trasformazioni tecnologiche 



 

 

FORUM 315 
 

nel campo del lavoro sembra suggerire, però, che il corpo si stia liberando dal-

le maglie del capitalismo in cui era precedentemente intrappolato e che sia 

destinato a ricoprire un ruolo progressivamente più marginale, dato il grado di 

efficienza che la macchina può raggiungere nei contesti lavorativi, assistenzia-

li e anche privati: ma è davvero così? Sebbene queste credenze comuni siano 

diffuse, a ben guardare il corpo, e la forza-lavoro che esso produce, continua e 

continuerà a svolgere un ruolo determinante e insostituibile nel processo di 

produzione capitalista contemporaneo, in quanto “solo il lavoratore crea valo-

re, non le macchine” (p. 30). 

La questione su cui sarebbe urgente riflettere, per comprendere i pericoli 

provenienti dai campi del sapere tecnologico, secondo l’autrice è invece il pa-

radigma concettuale e disciplinare dell’automatizzazione e dell’efficienza tec-

nologica, che tenta di privare il corpo della sua “magia” rendendolo un mero 

corpo-macchina. Sembra dunque che la distinzione marxiana tra “lavorare” e 

“funzionare”, alla quale si allude implicitamente nel testo e che ha permesso 

di differenziare l’essere umano dalla macchina, stia progressivamente scompa-

rendo e che, al contempo, si stia verificando una trasformazione – non neces-

sariamente negativa per Federici – sulla quale dovremmo restare vigili. 

La proposta di Oltre la periferia della pelle, perciò, oltre ad essere 

un’analisi che si concentra sulla ricostruzione delle condizioni di esistenza 

che hanno determinato la subordinazione del corpo nell’epoca capitalista, sul-

la riscoperta delle forme di resistenza che esso è in grado di opporre e sul ri-

pensamento del ruolo che occupa all’interno della successione storica degli 

eventi, è anche una politica che per mezzo di una militanza “gioiosa” – la qua-

le, pur tenendone conto, supera le differenze particolari in vista della costru-

zione di un fronte comune di lotta – si riappropria delle capacità del corpo, e 

ridisegna di volta in volta i confini oltre i quali è necessario “espandersi”. 

 


