Un salto nella rete. La tecnica, I'informazione, il corpo

DOMENICO SCALZO
DOI: https://doi.org/10.15162/1827-5133/2240

ABSTRACT

C’¢ una forma di razionalita dietro la massa di informazioni che ci investe
ogni giorno nella rete? La domanda del saggio puo specificarsi nel modo seguen-
te: si deve accettare come vera ed esclusiva la cultura del dataismo — ovvero che
la conoscenza si basi su dati informatici e sulla loro elaborazione e sia quindi
espressione di una pratica che ritiene superflua la produzione di teorie o ipotesi
filosofiche o scientifiche che rendano ragione della propria realizzazione opera-
zionale — oppure no? La riflessione che il saggio suggerisce & che il regime
dell'informazione incontra nella tecnica la cosa che & in questione nella sua ve-
rita. Dove la tecnica & pero da pensare in senso ontologico, non strumentale, al-
la Heidegger, come si disse un tempo. Ed il saggio ripercorre alcuni sentieri del-
la metafisica compiuta incrociando lungo il suo cammino lo sguardo acuto e ra-
pido di Marx, Nietzsche, Foucault. Perché il corpo e la tecnica sono insieme la
questione della cosa, il problema da pensare, se & ancora possibile pensare
nell’eta della tecnica. Ma la parola della fine & la pace.

Is there a form of rationality that sustains the mass of information that in-
vests us every day on the net? We can specify the essay's question as follows:
must one accept as true and exclusive the culture of dataism — that is, that
knowledge is based on computer data and its processing, and is then expres-
sion of a practice that envisages as superfluous the production of philosophi-
cal or scientific theories or hypotheses that account for its operational realisa-
tion — or not? The essay suggests that the information regime encounters in
technology the thing that is in question in its truth. Where technology, how-
ever, is to be thought of, a /a2 Heidegger as was once said, in an ontological
and not instrumental sense. The essay retraces, then, some of the paths of ac-
complished metaphysics, crossing along the way the sharp and quick gaze of

" Domenico Scalzo & professore associato di Filosofia politica, Simbolica politica e Diritti fonda-
mentali presso I'Universita degli Studi di Urbino Carlo Bo.

PARAGGI 255


https://doi.org/10.15162/1827-5133/2240

Marx, Nietzsche, Foucault. Because body and technology are, together, the
question of the thing and the problem to think about, whether it is still possi-
ble to think in the age of technology. But the final word is peace.

256 POST-FILOSOFIE



La cosa in questione nella tecnica

11 colpo di avvio potrebbe essere il seguente. C’e¢ una forma di razionalita
che sostiene la massa di informazioni che ci investe ogni giorno nella rete,
oppure si deve accettare come vera ed esclusiva la cultura del dataismo: che la
conoscenza, ciog, si basi su dati informatici e sulla loro elaborazione, che essa
sia espressione di una pratica che ritiene superflua la produzione di teorie o
ipotesi filosofiche o scientifiche che rendano ragione della propria realizza-
zione operazionale? La riflessione che vorrei suggerire & che la societa
dell'informazione va presa sul serio, che occorre restare pensierosi, quanto piu
¢ possibile, in particolar modo circa il presupposto che la filosofia
dell'informazione respinge nel luogo della propria origine, cioé che la verita
sia il dato di un’operazione che ha nell’equivalente funzionale della realta,
cioeé nel rovesciamento dei mezzi in fini che ¢ alla base dell’algoritmo con cui
lefficienza del calcolo sostituisce I'argomento ontologico, la sua causa stru-
mentale; e non pitl il disvelamento dell’essere, 'adeguazione dell’intelletto al-
la cosa, e neppure la rappresentazione o il giudizio del soggetto circa I'essere e
il non essere. Voglio proporre una tale via di ricerca in queste pagine. La indi-
co nel miglior modo possibile: piuttosto che rivolgersi per contrasto alla dia-
lettica speculativa, alla teoria dell’agire comunicativo, oppure derivare coe-
rentemente da un potere che sorveglia e punisce la razionalita che lo giustifi-
ca, il regime dell'informazione incontra nella tecnica la cosa che & in questio-
ne nella sua verita. Dove la tecnica & perd da pensare in senso ontologico, non
strumentale, al modo di Heidegger, cioé come una riunione da sé dominante
di un porre che provoca, un fare che tramuta ogni oggetto, 'oggettivita in ge-
nerale, in un fondo, in qualcosa di equivalente, sostituibile ed intercambiabi-
le, che espone la totalita dell’ente ad essere impiegato (nel senso dell’ordinare
tutto cio che & presente nelle risorse sussistenti e renderlo per cio stesso di-
sponibile a divenire altro da sé); dove la tecnica consiste, insomma, in un dare
la caccia, cioé nel tendere insidie che I'essere rivolge alla sua medesima essen-
za attraverso la propria cattura ed esposizione nel visibile della Rete, nella mi-
sura in cui 'essere si volge via dall’evento della verita come si ¢ manifestato
nel passato e si consegna all’oblio!. La mia idea ¢ che ci muoviamo nella Rete

! Vedi M. Heidegger, Saggi e discorsi (1954), a cura di G. Vattimo, Mursia, Milano 1976; Id.,

PARAGGI 257



come in un luogo chiuso di implicazioni su cui 'essere umano non ha alcun
potere. Un clic, un colpetto, un unico impulso fluttuante, un’unica informa-
zione in codice e tutto & collegato, alla fine. Il controllo & continuo, la comu-
nicazione istantanea, lassuefazione programmata. La modulazione ¢
l'universale. L’imposizione della tecnica, una dismisura dell’essere che richie-
de ogni cosa come un utilizzabile, non dipende infatti dall’agire del soggetto;
il suo comando ¢ il modo del disvelamento dove dell’essere & stata dimenticata
anche la consegna all’'oblio. Un comando vuoto, rigorosamente formale, che
ingiunge soltanto ubbidienza al carattere di impiegabilita dell’informazione
che passa. E cio perché nel controllo dell'imposizione provocante del Gestel/
dura cio che l'essere concede, nonostante la propria sparizione, ossia che nella
disponibilita di ogni ente di essere altro da quello che appare si custodisca pur
sempre I'arché delle cose che sono, 'evento del loro dileguare, la disvelatezza
dell’aletheia, i1 medesimo, insondabile ritrarsi della Jethe, la fonte dell’oblio
donde 'acqua pesante del ricordo trova la sua sorgente, I'inabissarsi nella pro-
fondita di Ctonia, affinché riaffiori nella superficie di Gaia I'erranza della ve-
rita che spiana la via all’errore.

I1 lessico che adotto ¢ in uso nel pensiero dell’essere di Martin Heidegger.
Ho mutuato le parole e le cose dall’idea che la tecnica sia il compimento della
metafisica. Seguiro l'effettualita della cosa, lascero indietro in questa sede la
possibilita che nella fine della filosofia si celi un altro inizio del pensiero. Quel
che vedo guardando allo statuto dell'informazione ¢é la dissoluzione della me-
tafisica in scienze autonome, la filosofia che viene rimpiazzata da un nuovo
tipo di unificazione rigorosamente tecnica delle scienze: un compito che pre-
senta tale accadimento come 'avvento di un processo di controllo dei dati sul-
la base di un modello operativo della verita che a ragione ¢ stato chiamato ci-
bernetica. Ovvero una navigazione delle scelte predisposta ad approntare e
procurare la visuale su processi comunemente gestibili, in grado di poter as-
soggettare le scienze dello spirito e l'intero rapporto dell’essere umano con la

Filosofia e cibernetica (1984), a cura di A. Fabris, ETS, Pisa 1988; 1d., Conferenze di Brema e Fri-
burgo (1994), a cura di F. Volpi, Adelphi, Milano 2002. Le pagine che seguono sono un commen-
to alla questione della tecnica in Heidegger. Molto di pit1 di quanto appare nel testo & presente G.
Agamben, L Jrrealizzabile, Einaudi, Torino 2022. Citazioni di poeti si rincorrono lungo le pagine
che, a loro volta, scorrono sullo schermo oppure si hanno in mano. La critica concerne invece L.
Floridi, Filosofia dell’informazione, Raffaello Cortina, Milano 2024.

258 POST-FILOSOFIE



tradizione della storia ad un codice, tramutando ogni valore in un bisogno in-
cessante di informazioni. Potrei fare il medesimo discorso evocando il gesto
kantiano della fondazione della metafisica. Esporre il trascendentale come
una fortezza vuota in cui la metafisica, di fronte al progresso inarrestabile del-
le scienze, si é ritirata al fine di mantenere in qualche modo il suo primato su
di esse pretendendo cosi di limitare e insieme porre le condizioni di possibilita
dell’esperienza. Evocare le illusioni che hanno sviato la filosofia prima dalla
terra della verita, ingannando con vane speranze la sua ricerca di nuove terre,
e del destino che si ¢ compiuto nella rappresentazione del soggetto come nel
medesimo posto del re, in cui si & trasferito il regno proprio dell’apparenza,
cioé del carattere insopprimibile dell’illusione che ha invaso il campo del sa-
pere occupato dall’analitica dell’intelletto. Raccontare delle scienze che hanno
proseguito la loro corsa senza curarsi né di limiti né di fondamenti, e della lo-
ro regina, la filosofia prima, che ha dovuto accettare di aver perso ogni con-
trollo sui pretesi sudditi e vassalli. Quindi del noumeno che una volta custo-
diva la soglia inviolabile della cosa in sé, reale ma a noi sconosciuta, sostituito
ora da un algoritmo che acquisisce di volta in volta nell’esperimento una pre-
senza puntuale quanto aleatoria. Ma & un racconto che interrompo sulla soglia
dell'inizio prima che una traccia dell'immaginazione trascendentale, come
fonte originaria della conoscenza al di la della scissione fra intelletto e sensibi-
lita, spontaneita e ricettivita, possa esporre, nell’apparenza inestinguibile della
cosa in sé del comando, il puro aver luogo di un pensiero che non pensa nulla,
che contempla la sua sola potenza. E alla costituzione ontoteologica della me-
tafisica che io mi rivolgo. Non alla critica della ragione pura. Cerco di capire
perché la tecnica e un destino dell’essere. Qual & il problema in gioco nella
cosa in questione. So che non & questa 'ora di corrispondere alla differenza
che si insedia, dall’inizio, nel disvelamento della verita, come pure di seguire
il ritrarsi della Aletheia nel tempo in cui il dispositivo della tecnica moderna
ha effettuato il compimento della metafisica, ed il nichilismo la sua potenza,
in un potere che annienta la medesima negazione, dopo aver deposto il reci-
proco riferimento di essere e nulla che transita sulla soglia dell’ontologia fon-
damentale. Heidegger pone una domanda decisiva circa la questione della
tecnica, tuttavia egli ritiene insufficiente la sua interpretazione strumentale —
l'idea che il mezzo sia qualcosa di neutrale ed obiettivo che 'uomo ha sotto-
mano per realizzare i suoi propri fini, o se stesso come scopo finale — al fine di
comprendere il libero gioco del disvelamento della verita, cioé dell’essere che,

PARAGGI 259



ritraendosi nell’oblio, concede la produzione come causa efficiente del mon-
do. Egli chiama Gestell I'essenza della tecnica che & complementare al darsi
della verita dell’essere che si rappresenta nell’epoca dell'immagine del mondo.
«L’appello provocante che riunisce I'uomo nell’impiegare come fondo ci6 che
si disvela, noi lo chiameremo il Gestel], I'imposizione»?. Una parola difficile da
restituire in italiano, un termine che significa letteralmente impianto, ma che
Heidegger usa — come scrive Gianni Vattimo in una nota della sua tradizione
de La questione della tecnica — in un senso peculiare, nella misura in cui ricol-
lega il termine al significato del prefisso “Ge-", inteso come costituente un
nome collettivo, e al verbo stellen che vuol dire porre. Quest'ultima locuzione
evoca un dispositivo in opera in tutti gli altri verbi, da “rappresentare” a “pro-
durre”, da “ordinare” a “dar la caccia” e a “tendere insidie”, che sono suoi de-
rivati e che, in quanto tali, sono provocati dalla mobilitazione totale3. Un no-
me proprio, direi, Gestel], in quanto in esso risuona la verita dell’inizio ma
come l'imposizione di un comando. E forse anche come una montatura della
realta, un suo impianto sostitutivo, un dispositivo, un regime di informazione,
la cattura della Rete. Certamente non una passione di sé originaria, in cui nul-
la & donato se non il medesimo darsi.

Heidegger scrive questo a chiare lettere: I'essenza del Gestell ¢ il perico-
lo*. Un pericolo che diviene estremo dove esso cela esattamente la propria pe-
ricolosita, cioé quando la professione di fede della tecnica moderna risponde
per dir cosi all’irriducibile vocazione del Gestell a occultare la propria essenza
dissimulandosi nella convinzione rassicurante che tutto funzioni, nel momen-
to stesso in cui I'impianto fa si che i rischi minori che affollano la loro vita
rendano ciechi gli esseri umani di fronte al vero pericolo che incombe nel
tempo della poverta, in cui & coinvolta I'apparenza inestinguibile della merce,
cioé che la montatura della realta nasconda ai loro occhi come ogni pubblicita
che abbia in gloria il progresso sia invece un appello fatale alla distruzione
della realta. Ma e l'intera relazione con la tecnica che si riflette capovolta do-
ve lo sguardo degli uomini & provocato dalla mania della verita che afferra la
volonta di potenza del Gestell Gli esseri umani credono di governare e pren-

2M. Heidegger, Saggi e discors, cit., p. 17.
31vi, p. 14.
41vi, p. 21.

260 POST-FILOSOFIE



dere a servizio la tecnica come un mezzo a loro disposizione quando, invece,
sono essi ad essere presi in carico e gestiti dai dispositivi della tecnica. Sbaglie-
rd0. Ma sono ancora gli esseri umani, dove piu essi giudicano di volere libera-
mente, ad entrare nelle disponibilita del fine della tecnica, del fine che non ha
mai fine ma che coincide con lo scopo del loro volere, della volonta che vuole
se stessa nella misura in cui essa vuole che ogni cosa divenga un oggetto, che
l'oggetto divenga un fondo a disposizione della tecnica, cioé che I'ente sia sog-
getto alla volonta di potenza allo steso modo in cui la volonta di potenza cor-
risponde all'imposizione del nulla. Tale ¢ infatti il nichilismo compiuto. La
tecnica non puod che ubbidire a un comando che ha potere nell’ordine del
proprio discorso, in quanto non c’e fine che non sia posto in essere dalla vo-
lonta di potenza, la cui produzione si realizza in un campo d’azione da cui ¢
assente ogni scopo al di fuori della disponibilita di ogni ente ad essere esso
stesso uno scopo per altro da sé, cioe a diventare fungibile, quindi altro e di-
verso da quello che e. Mi spiego. Secondo la logica della pubblicita che ab-
biamo appena evocata, cio¢ da quando I'essenza della tecnica corrisponde alla
provocazione che impiega, il Gestell produce il suo stesso occultamento, appa-
recchiando il mondo come un commercio che reclama i suoi prodotti estraen-
do magicamente dalla miseria del proprio tempo la fantasmagoria della felici-
ta. Anticipo con un verbo al vocativo la riflessione finale di queste pagine. Sia
il cyberspazio un mondo dentro il mondo, un mondo che fa mostra di sé, co-
me un’esposizione universale che & impossibile non visitare dal momento che
la navigazione cattura ogni io che pensa attraverso la Rete. Perché l'io ¢, allo
stesso tempo, cid che & voluto e cid che vuole nell’affare dell’informazione.
Heidegger ha dato una volta un nome alla risoluzione del mondo
nell'immagine che la tecnica produce dell’effettualita del reale, rappresentan-
dosi il Gestell come un incanto che segue I'epoca del disincanto; e cio ad ope-
ra della dissimulazione intrinseca alla volonta di potenza che nasconde il vin-
colo originario che lega il potere, in un nodo metafisico, al lavoro dello spiri-
to. Macchinazione é la produzione di un dispositivo che strega la vita, che in-
catena il corpo che siamo al proprio artificio nella misura in cui attrae il desi-
derio attraverso la potenza di cio che gli si oppone come sua inaggirabile im-
proprieta, il talismano di supremazia dell’esperienza vissuta, una potenza che

PARAGGI 261



diventa del tutto estranea alla vita nella misura in cui gli apparati della tecnica
assoggettano il vivente alla propria volonta separando la vita da se stessa’. La
macchinazione della verita é il pericolo estremo del dominio dell’imposizione,
la soglia di indeterminazione dell’essere che la tecnica mette a profitto della
volonta di potenza, fingendo di servire la realtd quando invece minaccia
Pesserci dell'uvomo. Quello che resta dell'umanita corre infatti sull’orlo del
precipizio, come fosse su un tranquillo sentiero di campagna; parimenti il pe-
ricolo che corre distrae il bisogno dell’essere dall’essenza della poverta, dalla
potenza inoperosa, dalla potenza che ¢ abito e uso di sé, dalla potenza che non
passa all’atto, che ha cura dell’inappropriabile del mondo, dal non avere che il
necessario e il non mancare di nulla. Perché ¢ il pericolo cui la tecnica espone
ogni ente a negare agli esseri umani la possibilita di raccogliersi nel loro teso-
ro, di soggiornare nell’ethos che rimette la nuda vita alla condizione umana,
quindi di rivolgersi a un disvelamento originario dell’essere tale da poter cor-
rispondere all’appello di una verita che libera, che dice di sé nel modo del si-
lenzio, che si rivela nella sconnessione dalla Rete, nella misura in cui offre al
pensiero come suo modo di essere soltanto la pietas del domandare: la sua pos-
sibilita pit propria, abitare la terra, dimorare nel tempo e contemplare la ric-
chezza di una forma di vita.

Ecco gli effetti della macchinazione che la provocazione della tecnica rea-
lizza. Da un lato, che il dominio dell’ente in vista della sua riproduzione, im-
ponendosi nella violenza che lo consuma, appaia come il medesimo fare che
impiega 'uomo nella guisa di un pezzo di riserva; dall’altro, che la sua produ-
zione in serie, essendo adoperata dalla tecnica al fine di nascondere I'assenza
di scopo di un mondo in cui tutto & diventato equivalente e sostituibile, assi-
curi che I'uvomo, nonostante sia inseguito come una preda di caccia sin dentro
la tana della propria morte, si possa rivestire orgogliosamente dei panni regali
di signore della terra e padroneggiare la tecnica come se il suo dispositivo fos-
se un’operazione della propria volonta. E una strumentale enfasi del mondo il
nichilismo di chi si illude di piegare la tecnica alla realizzazione di fini decisi

> M. Heidegger, Contributi alla filosofia (1989), a cura di F. Volpi, Adelphi, Milano 2007. La tec-
nica come questione della Machenshaft, parola che la traduzione italiana ha reso con “macchina-
zione”, appare nella seconda sezione dell'opera. Sono paragrafi decisivi che precedono
I'interpretazione del nichilismo come I'epoca in cui 'estrema necessita ¢ I'assenza di necessita,
sulla quale il testo ritornera brevemente tra qualche giro di pensieri.

262 POST-FILOSOFIE



dal proprio fare soggettivo, nella stessa misura in cui la minaccia della mobili-
tazione totale che investe, coerentemente alla parola d’ordine della propria
imposizione, la produzione del suo artefice e rovescia il comando della volon-
ta nel voluto della propria potenza, espone ed invia I'io che si pensa e si vuole
come il soggetto libero del processo di produzione nel pericolo estremo in cui
ne va del suo stesso essere. Un pensiero che si finge & la metafisica nel suo
compimento. Il ritorno della caverna platonica senza pili una via di uscita alla
luce. 11 simulacro in luogo dell'immagine vera. Una dissimulazione di un luo-
go chiuso di implicazioni ¢ il fare dell'uomo dove il soggetto viene agito dalla
volonta di potenza del mondo. L’effetto involontario € invece che il pericolo
in cui I'uvomo si caccia, quando & provocato dalla tecnica nella possibilita che
pilu propriamente appartiene al suo essere, non lasci piti scampo neppure alla
morte. Il supremo riparo nascosto della verita dell’essere ¢ violato senza che
nulla opponga resistenza: € la morte dell'uomo, il desiderio di immortalita che
si rivolge all’ossessione della propria sicurezza, dove la certezza della rappresen-
tazione si fa beffe dei prodotti che consuma, né comprende 'usura della terra,
come non si avvede di camminare sull’orlo del precipizio, acrobata sulla linea
d’ombra della natura, “la dove egli stesso puo essere preso solo pilt come ‘fon-
do™¢. Non di meno si chiama tentazione di esistere, precipitare nel niente la
propria specie, annientare ogni forma di vita, l'eterno ritorno del tempo in cui
la volonta di potenza governa il mondo: il pericolo che giunge all’estremo del
rischio, la luce di gloria del suo regno che si riverbera sul trono vuoto del pote-
re, accecata dall'illusione di farcela che si spande all'intorno come percezione
dell’innocuo sotto 'aspetto delle numerose tribolazioni casuali affrontate.

1l deserto che cresce

L’uomo della tecnica non vive pericolosamente come gli uomini postumi
di Nietzsche. Il suo pericolo & collegato a ogni distanza. La sua navigazione in
Rete non & del genere che piacque agli amanti dell’avventura, né & analoga al-
la passione per I'aperto dell’enigma di cui & cenno ogni labile via di fuga nei
sommossi campi del mare, la spuma o la ruga che si lasciano alle spalle i mari-
nai che compiono lunghi viaggi, come i tentativi che si offrono in pegno a chi

6 M. Heidegger, Saggi e discorsi, cit., p. 21.

PARAGGI 263



salpa di cui Zarathustra raccontera esponendosi al proprio pensiero abissale’.
L’'uomo della tecnica & obbligato all'impronta del controllo direttivo,
dell’assicurazione della riserva disponibile imposta dal funzionamento del di-
spositivo, non puod concedersi alla temerarieta della ricerca e del tentativo.
Egli passa di curiosita in curiosita. Non ha la vocazione per I'allungo solitario;
egli & un gregario, fa la coda per rispondere all’appello del Gestell, quasi che il
suo ufficio imponesse una servitl volontaria all’esecuzione del proprio co-
mando. Allo stesso modo I'uvomo della tecnica non scioglie le ingegnose vele
su mari terribili, ma raccoglie 'ordine della volonta di potenza per realizzare
la mobilitazione totale del mondo. Egli pone il suo potere e il proprio sapere
al servizio della volonta di potenza, come se fosse un pezzo di ricambio e un
valore di scambio nel ciclo della produzione e del consumo di informazioni: il
dato di un’economia della chiusura metafisica, il cui fine si toglie da se stesso
in un nome di una liberta che fa mercato dell’essere, che abolisce ogni scopo,
esponendo l'ente nel suo insieme al pericolo estremo dell'imposizione, dove il
denaro pare il solo essere che ha amore in corpo.

Ambiguita dell’essenza della tecnica e mistero dell’essenza della verita
sono in un divergente accordo. Si richiamano da monti vicini nel pericolo
estremo. Quando la sola necessita che vige & lassenza di necessita,
I'imposizione minaccia di travolgere l'nomo nella furia del dileguare e lo
espone al pericolo di perdere il suo esserci, il proprio libero favore ad interro-
gare l'essere®. Nondimeno, dove la macchinazione si spaccia per vera ed il di-
svelamento diviene perfettamente controfattuale si manifesta l'intima, indi-
struttibile appartenenza dell'uomo all’essere. Certo. In luogo di perdersi in bara-
tri labirintici, 'uomo della tecnica si aggira incurante della cosa nella terra deso-
lata che rifiuta il mondo. Eppure egli corre a precipizio sull’orlo del pericolo e
finge di non conoscerlo mentre i veri marinai non amano vivere senza un
enigma da sfidare. Sono i due volti della tecnica che si guardano negli occhi sul-
la nave pirata su cui siamo imbarcati: le condutture intasate da cui rantola
l'uomo piu brutto, il vendicatore del testimonio, l'assassino di Dio, I'uomo che

7 F. Nietzsche, Cosi parlo Zarathustra (1883-85), a cura di M. Montinari, Adelphi, Milano 1976: il
confronto appena accennato € con “La visione e I'enigma”. L'impensato ¢ M. Heidegger, Nie-
tzsche (1961), a cura di F. Volpi, Adelphi, Milano 1994.

8 Cfr. M. Heidegger, Contributi alla filosofia, cit.

264 POST-FILOSOFIE



ha bandito se stesso da una parte, e le vie che si dipartono dal mercato della pa-
storale democratica e vanno verso cio che salva dall’altra, rotte e cammini su cui
gli uomini venturi cercano, in mare aperto, il senso della terra.

Conosco le pagine pit ardue del Nietzsche sulla determinazione del ni-
chilismo secondo la storia dell’essere da poter esprimere 'imbarazzo del pen-
siero che l'epoca della tecnica provoca nella soglia di indeterminazione del
pericolo’. Guai a considerare compiuto il destino della tecnica soltanto perché
il Gestell ha rivelato il presupposto della calcolabilita e della producibilita
dell’ente come comprensione di fondo del suo essere. Il volto tremendo della
provocazione funge da maschera di una minaccia ancora pit inquietante che
la macchinazione cela dietro al proprio potere di attrazione: 'obiettivo della
dissimulazione. Sono le tante facce dell'informazione che riflettono la morte
di Dio a suscitare terrore nella terra desolata. L’organizzazione dei mezzi e
leterogenesi dei fini. La caduta dei valori e I'ascesi controfattuale del deside-
rio d’assoluto. Il dispositivo di produzione e la poverta dell’esperienza. Ed an-
cora, il regime di funzionalita degli enti che dipende dalla loro conformita
allimpiego nella produzione e il montaggio di una molteplicita di immagini
che stravolge 'essenza del nichilismo; l'astuzia della ragione che perverte il
bisogno dell’essere — che si percepisce ancora durante la notte del mondo —
nel desiderio dell’assenza di necessita, che converte cioe il rifiuto dell’essere a
rimanere assente da quel che appare — rischiarandosi in ogni ente che & — nel-
la necessita dell’assenza di bisogno. Puo apparire sorprendente, ma non &
I'incanto della tecnica a produrre l'illusione che Heidegger si rivolga al pen-
siero di Nietzsche, di Nietzsche che del Gestell & stato I'addetto al controllo,
avendo egli verificato in via sperimentale l'efficacia del comando della mac-
china e la conformita delle prestazioni alla propria legge, ossia di Nietzsche
che e stato I'unico ad aver riconosciuto il pericolo che minaccia 'essenza
dell'uomo ed il primo ad aver squarciato il velo di Maya che l'opera della tec-
nica distende all’intorno nell’epoca del nichilismo compiuto, svelando come il
mondo vero fini per diventare favola. E la morte di Dio, una verita tacitamen-
te accettata dal senso comune di cui non tutti misurano e comprendono le
conseguenze, a rinfacciarsi all'uomo folle che ne fece 'annuncio, se in nome
di Dio, nel giuramento pronunciato sul suo nome, I'umanita ha certificato

® M. Heidegger, Nietzsche, cit., pp. 808-861.

PARAGGI 265



lungo la sua storia la garanzia del nesso tra il linguaggio e il mondo, tra le pa-
role e le cosel?. Non ¢ il nostro un eterno precipitare, non stiamo forse vagan-
do come attraverso un infinito nulla, dove il linguaggio si rivela vacuita ed
impostura e la fedelta alla parola ¢ vanita e spergiuro? E non dobbiamo accen-
dere lanterne nella Rete, ogni mattina del mondo, se soltanto gli algoritmi — e
non la parola — sembrano ancora custodire un qualche nesso con il mondo, sia
pure nella forma della probabilita e della statistica?

Il Nietzsche di Heidegger indica la cosa in questione nel pensiero poetan-
te di Cosi parlo Zarathustra soltanto se il suo dire abissale si ascolta contempo-
raneamente alla parola della profezia dove Dio resta morto e noi 'abbiamo
ucciso. Profeta ¢ I'idiota che non é connesso. La volonta di potenza non pre-
cede l'essenza della tecnica; consapevole che l'unico fine del dominio del Ge-
stell & I'assenza di scopi, insegue essa stessa, per prima, la prospettiva di un ac-
crescimento continuo delle proprie condizioni di stabilita. Parimenti
loltreuomo non trasfigura il funzionario della tecnica in un tipo ideale; il suo
campo di significati ¢ un deposito di materiale esplosivo, se si vuole anche un
segnalatore di incendi, o una ancor piu efficiente officina di Efesto. Un labo-
ratorio in cui sperimenta, in grande stile, la meccanizzazione della realta
nell’ora dell'ombra piu corta, un attimo prima che la bomba divenga signora
della terra. La profezia esige I'impossibilita del fine, non scommette sulla con-
sumazione degli scopi, chiama ogni evento a giudizio e non dispensa garbate
assoluzioni. Il primo idolo che la sua voce distrugge sono le frasi fatte
dell’incanto, I'eco di ritorno della nostra voce, come pure le immagini che si
riflettono nello schermo: I'arma pit potente dell'imposizione. La parola del
profeta si oppone con assoluta franchezza alla coscienza infelice, né va incon-
tro al carattere distruttivo. Vuole prendere per fame il potere del mondo e
non nutrirlo di cieche speranze. Nel tempo della poverta, essa coltiva una ri-
serva immemorabile di immagini di vita che non commercia con il mondo.
Serba un ricordo che non ricorda niente ma che, di memoria in memoria, gio-
ca contro 'archivio ufficiale del sapere e la macchinazione della tecnica per
spezzare le catene della narrazione dominante e denunciare come il lavoro
dello spirito, ancor prima di incantare il mondo con l'intelligenza artificiale,

10 F. Nietzsche, La gaia scienza (1882-87), a cura di F. Masini, Adelphi, Milano 1977. Al celebre
frammento 125 sulla morte di Dio si rivolgono altri passaggi del testo.

266 POST-FILOSOFIE



trasformi la terra in un fondo di materie prime in via di esaurimento. Profezia
non é prevedere il futuro, bensi vedere il presente, e del presente scrutare il
buio del contemporaneo, schiudere la porta dell’attimo, lasciare che irrompa
la sua attualita, quindi attraversare il tempo che dona la realta nella sua forma
di vita e non cadere nel tempo che scambia la realta con la sua realizzazione.
11 profeta non parla del futuro affinché esso accada come un possibile presen-
te, ma dice del presente quello che nessuno vuole ascoltare, neppure in avve-
nire: il passato che non e mai stato, il primo inizio come laltro inizio
dell’essere!!. La profezia ¢ la luce della sola intelligenza possibile, il Jumen natu-
rale, il ben dell'intelletto. E Nietzsche grida che il deserto cresce!?. Parole sem-
plici, perché pensate. Parole dove la parola manca. Perché le parole sono soltan-
to il tempo che resta di un’epoca compiuta che di per sé non ha niente da dire.
Parole infedeli che non si confondono con le grandi parole della critica della
cultura, né con la menzogna che striscia fuori dalla bocca del piti gelido di tutti i
gelidi mostri, lo Stato che mente in tutte le lingue del bene e del male!. Hei-
degger le ascolta, ne medita il senso di la dal tramonto dell’Occidente, espone
lenigma nella notte del mondo: come non le lascia rotolare verso il nulla
dell’assurdo, cosi non cattura le loro storte sillabe nella gabbia di acciaio della
tecnica. Sparisce ogni segno equivoco dalla loro voce, soltanto lucidita e rigore
sulla via del pensiero. Nessuna comunicazione, soltanto una mente sgombra.
Egli ha orecchio per una chiamata che viene se non proprio dall’altro inizio,
almeno dal lungo passaggio della sua preparazione!4, e comunque non pit sol-
tanto dal compimento della metafisica. Nell’attesa non puo che rispondere fa-
cendo cenno alla discrepanza che suscita sgomento di un divergente accordo:

11 che vuol dire: I'inaridimento & in espansione. L’inaridimento non ¢ la
distruzione. L’inaridimento & piu inquietante della distruzione. La di-

11 Della necessita di profezia nel tempo della poverta discutono: M. Cacciari, Della cosa ultima,
Adelphi, Milano 2004; M. Tronti, La politica al tramonto, Einaudi, Torino 1998; 1d., Cenni di cas-
tella, Cadmo, Firenze 2001. Cfr. anche G. Agamben, La lingua che resta, Einaudi, Torino 2024.

12 La sentenza di Nietzsche: «Il deserto cresce. Guai a colui che favorisce i desertil» & commentata
da M. Heidegger, Che cosa significa pensare? (1954), trad. it. di U. Ugazio e G. Vattimo, SugarCo,
Milano 1971.

13 F. Nietzsche, Cosi parlo Zarathustra, cit., p. 54.

14 Sull’ascolto in Heidegger, si veda: J. Derrida, “L’orecchio di Heidegger. Filopolemologia”, in Id.,
La mano di Heidegger, a cura di M. Ferraris, Laterza, Bari 1991.

PARAGGI 267



struzione accantona soltanto cio che fino a quel momento e cresciuto
ed & stato costruito; I'inaridimento impedisce ogni crescita futura e ogni
costruzione. L’inaridimento & piu inquietante del semplice annullamen-
to. Anch’esso accantona, e accantona alla fine anche il nulla, mentre
I'inaridimento prepara ed estende proprio cio che crea impedimento. 11
Sahara, in Africa, € solo un tipo particolare di deserto. L'inaridimento
della terra puo andare di pari passo tanto con il raggiungimento di un
piu alto tenore di vita dell'uomo, quanto con l'organizzazione di una
condizione uniformemente felice di tutti gli uomini. L’inaridimento
puo coincidere con entrambe le cose e circolare ovunque nel modo pit
inquietante, perché & capace di nascondersi. L’inaridimento non & il
semplice diventar sabbia. L’inaridimento & 'eliminazione di Mnemosy-
ne, eliminazione che si sta svolgendo a pieno ritmo.!

La sentenza di Nietzsche non condanna il nichilismo della propria epoca
per la decadenza, la distruzione, il minaccioso annichilimento del mondo che
esso produce. Non si pronuncia sull’esserci dell'uomo. Ma da da pensare che al
tempo del compimento della metafisica 'uomo non pensi pitt. Che la scienza
non pensi. L'informazione non é la verita sebbene sia opinione comune che
essa passi e si rappresenti come tale. L’informazione copre la soglia di inde-
terminazione in cui verita e menzogna si scambiano le parti senza che la li-
berta sia a guardia del loro senso e del loro non senso. Essa giudica che la sola
riflessione sia sterile. Il deserto cresce perché ci conformiamo all’arte di darci
o di avere ragione. La servitu volontaria ha un’utilitd per 'informazione, ma
fa un danno alla storia. Essere padrone e gregge nello stesso tempo ¢ il salto di
maschera dalla democrazia politica alla pastorale del consenso. Parole
d’ordine, in luogo di un esercito mobile di metafore, allineano la verita lungo
il fuoco di fila di un discorso che non si contraddice perché non ha nulla da
dire. Una fantasmagoria della felicita, ancora estratta dalla miseria del tempo,
e la morte di Dio al mercato dei cambiavalute. Un gioco delle tre carte per as-
suefarsi al governo dell’economia e non voler vedere quel che pure riflette
Pannichilimento della physis davanti al trono vuoto del regno: il debito del
vivente in luogo della speculazione del mondo, il fallimento della scienza die-
tro l'inganno del tempo, 'impostura della verita sotto 'imposizione del co-

15 M. Heidegger, Che cosa significa pensare?, cit., pp. 52-53.

268 POST-FILOSOFIE



mando. La guerra in luogo della pace. Il motore truccato della tecnica. La folle
corsa della velocita. La gloria dei suffragi. Apprendisti stregoni che scambiano
il dono della memoria con l'algoritmo del successo.

1l corpo e la tecnica

Ritorni Mnemosyne, alla fine della storia, nell’eta dell'informazione. Sia
la titanide evocata da Holderlin in un frammento ancor prima che in una poe-
sialé. La figlia del cielo e della terra, amata da Zeus, che, in nove notti, diventa
la madre delle Muse: la memoria di un tempo immemorabile. La memoria che
non sarebbe tale se non fosse memoria dell'immemorabile, se dimenticasse
I'oblio come la propria consegna. La memoria che mai avrebbe luce se in sé
non lasciasse apparire la benefica notte dell'indimenticabile nulla nel mede-
simo archivio artificiale del sapere. Perché ¢ la dimenticanza che si custodisce
sempre nel ricordo affinché possa esserci memoria. Non un’incerta facolta che
svanisce con leta, che ritiene il passato nell'impressione del ricordo, ma il
raccoglimento del pensiero che si volge all'indietro, dove 'acqua trova la sua
sorgente, alle fonti della physis da cui sgorga la poesia; un passo di lupo, che
non lascia tracce, nella selva dei simboli e delle analogie, in direzione di quel
che si oblia nell’invio dell’essere celandosi alla presenza, oppure un salto nella
radura della verita cui I'uomo accede come un segno che nulla indica. Perché
sempre viva e quella presenza che non passa nell’assenza o nega I'assenza, ma
¢ assente proprio in virt della sua stessa perfetta illatenza. Memoria
dell'inizio, dell’essere come del nulla, dell'immemorabile, della natura che
ama nascondersi, del mito come del Jogos, dove ancora la loro parola corri-
sponde alla cosa medesima; memoria della /ezhe, memoria della dimenticanza,
un ricordo involontario, perché la parola possa avvenire al mondo e non esse-
re soltanto manipolata da un soggetto, penetrata articolata e raccolta da un di-
spositivo — meno da un concetto —, memoria che mai puo dimenticarsi di esse-
re memoria di un oblio. Memoria ancor pitt necessaria nell’esercizio di chiu-
sura della metafisica, quando l'economia della verita della tecnica investe le
proprie categorie sul conto di qualunque altra epoca, come un a priori della

16 F. Holderlin, Le liriche, a cura di E. Mandruzzato, Adelphi, Milano 1987. Cfr. M. Heidegger, La
poesia di Holderlin (1981), a cura di L. Amoroso, Adelphi, Milano 1988.

PARAGGI 269



razionalita strumentale all’assenza di scopi che, sebbene appaia in una deter-
minata fase della storia, opera regressivamente nelle guise di una determina-
zione trascendentale che attraversa il passato ed afferra la tradizione allinean-
do l'essere stato lungo la via che prepara il suo avvento. Memoria che soc-
combe nell’assedio che il tempo presente, in quanto eterno ritorno
dell'uguale, non porta soltanto al suo passato, ma mette in atto contro I'oblio
che della memoria & la parte piu viva, in quanto custodisce la possibilita che
non si & compiuta. Memoria che si arrende a un dato che non da ragione del
proprio potere, alla fine del tempo, nel tempo del nichilismo compiuto della so-
cieta dell'informazione, lungo il continuum omogeneo e vuoto in cui l'usura
dell’essere raggiunge 'assenza di necessita. Un programma e un’operazione che
lasciano cadere in un oblio pit profondo di ogni dimenticanza anche l'assenza,
la privazione, la potenza di non passare all’atto, la potenza di essere altrimenti,
che della physisama nascondere la verita, e della verita rivelare non il comando
ma il principio di anarchia, I'arché delle “cose che ci non sono”, I'inizio che non
& mai stato, 'evento dell’essere che dona la parola che puo aprire il mondo in
luogo della rappresentazione dell'idea che impone l'ordine del proprio discorso
e la logica del cominciamento all’origine che non é mai stata'’.

So come I'impiego della tecnica raggiunga la sua perfezione dissimulando,
di pericolo in pericolo, la malapianta del nichilismo per sciogliere I'uomo dai
vincoli ricurvi, ma niente affatto assoluti, della necessita. Mi si obiettera che
non esiste pericolo senza I'incombere di un’inaggirabile necessita. Ma la pro-
vocazione della tecnica che muove all’annientamento dell’essenza dell'uomo
apre una via di fuga davanti al terrore di guardare la propria morte negli oc-
chi. Non si tratta di ritornare a Parmenide!8, di seguire il sentiero del giorno
piuttosto che perdersi in un sentiero interrotto. L’angoscia non mozza ancora
il fiato nella situazione spirituale del tempo. Puo divergere da sé, il terrore,
nel tempo della fine, per effetto dell’esser gettato nella deiezione che allonta-
na 'uomo dall’esserci. Puo passare di casa in casa, nottetempo, la paura, e non
farci sentire mai al sicuro; puo privarsi della sua medesima privazione, la po-
tenza, esprimendo nel suo passare all’atto 'essere che si dice in molteplici
modi. Ma della natura che concede il suo libero favore al ribelle che passa al

17 Vedi G. Agamben, Homo sacer. Edizione integrale 1995-2015, Quodlibet, Macerata 2018.
18 Vedi E. Severino, L essenza del nichilismo, Adelphi, Milano 1982.

270 POST-FILOSOFIE



bosco, neppure pitt 'ombra; soltanto I'ordine del giorno di uno stato di ecce-
zione della legge di natura, tale per cui si & presi dentro pur essendo lasciati
fuori, cosi da potersi sentire a casa propria in un non luogo, scambiando la pa-
tologia con la normalita della vita, la sterile curiosita di tutto e per tutto con
l'avventura del sapere. E non basta ancora. Potenza della tecnica & negare lo
spaesamento che provoca, occultare la morte di Dio nell’idea controfattuale del-
la maschera di Dio, dove un dispositivo richiude il sacro attorno alla sua vittima
espiatoria, e ottenebra il divino nella livida luce della violenza fondamentale,
catturando la loro esclusione nel proprio bando. C’¢ che chi ha perso ogni me-
moria della dimora sotterranea dei morti ed & integralmente in balia della paura
e della morte non puo rimembrare che umana é solo la vita in cui Gaia e Ctonia,
ma anche il mondo e la terra che istituiscono ogni sua opera, come fosse l'arte
della vita, restano inseparabili e unite'. Partecipa della medesima provocazione
della tecnica l'impossibilita dell’abitare e l'estensione dello spazio abitabile
all'intero pianeta: la citta infinita, il deserto che cresce e la buona riuscita
dell’azione che favorisce il deserto, che porta avanti il lavoro della devastazione,
lasciando ad intendere, il commercio con il mondo, che la fuga davanti al terro-
re della morte per fare mercato della conquista della terra debba seguire la linea
del ritorno a casa “nella vera umanita dell’ somo humanus’, cosi da poter presa-
gire, nel tempo che resta, I'impresa e la gloria che ci attende®.

Ritrarsi dalla spaesante apparizione della propria ombra, dove si custodi-
sce la provenienza della physis, significa allora diventare ciechi nei confronti
del pericolo, dacché il Gestell pud mostrarsi al mondo risolto nell'immagine
della propria pubblicita. Sia il volto piu affascinante e terribile della tecnica:
verita e menzogna, segreto e pubblicita delle cose, immagini che sembrano
realta e realta che sembrano immagini, uno schermo come un Giano bifronte
che rapisce lo sguardo nel buio del contemporaneo. L’operazione virtuale del
suo spettacolo integrato. Vivere il tempo che uccide, quando il vissuto si & al-
lontanato in una rappresentazione. Un ottimismo di facciata che paga a caro
prezzo la disponibilita alla produzione e al consumo dell’anima moderna,
quando la materia prima e I'energia, che sono sottratte alle profondita della

19 Vedi M. Heidegger, Sentieri interrorti (1950), a cura di P. Chiodi, La Nuova Italia, Firenze
1968.
20 M. Heidegger, Nietzsche, cit., p. 859.

PARAGGI 271



terra, divengono risorse scarse del commercio con il mondo, la medesima po-
sta in gioco nell’epoca che risolve il mondo intero in una rappresentazione; un
salto di maschera della politica assoluta che non ha un alto e un basso, un in-
dietro e un avanti, un interno e un esterno, un fuori e un dentro le linee geo-
politiche di ostilita sulle quali seguita a venire notte, sempre pit notte, visitate
soltanto dal fantasma dell’'opera che riaffiora dalla terra rimossa della morte:
un nomos cui si puo dare il nome, senza temere di essere smentiti, di guerra
civile internazionale. Ma ¢ un delitto perfetto della realta che il nichilismo ri-
vendica alla volonta di illusione, piuttosto che attribuire alla volonta di verita
la catastrofe della realta come l'attentato esemplare della propria potenza su-
prema, il colpo di dadi che fa scomparire il mondo e finge contemporanea-
mente la sua stessa scomparsa attraverso una profusione di immagini in cui
non c’e niente da vedere se non quel che si cela dietro la maschera del morto,
cioe che il volto diabolico della tecnica, i tratti del pericolo che la Rete cattura
nell'interfaccia di un collegamento privo di tonalita emotive, consista nel pre-
sentare le proprie spericolate operazioni come assolutamente prive di perico-
lo?'. Nell’assenza di necessita c'e il pericolo di una diversione dello sguardo
che distrae gli occhi dal medesimo velarsi dell’essere. La macchinazione sedu-
ce la verita, diffonde false notizie sulla condizione di indigenza del tempo fa-
cendole passare come la sola verita cui attenersi e adempiere. La sua strategia
¢ la simulazione dell’evento, ma é I'essere ad arrischiarci al di fuori della pro-
tezione, la dove agisce la gravitazione delle forze pure, nel fondamento primo
del nostro esserci invece che nel vuoto pneumatico dello spirito assoluto. E
stato un grave errore inferire dalla dialettica della totalita la dialetticita dei
suoi due elementi costitutivi fondamentali: la natura e I'uvomo. Un rischio
pensare che 'uomo sia azione, che la sua azione possa essere un niente che
nientifica nell’essere, grazie all’essere che nega il nulla che pure gli appartie-
ne?. Soltanto che noi, piu ancora che pianta e animale, con questo rischio an-
diamo, lo vogliamo, come se a proteggerci fosse il nostro essere senza prote-
zione. Si abbandona l'ente al suo destino e non si riconosce piu la bellezza
dell’essere che si vela. Questo e. La produzione calcolante della tecnica & un

21 Vedi J. Baudrillard, 7/ delitto perfetto, trad. it. di G. Piana, Raffaello Cortina, Milano 1996.
22 Cfr. A. Kojeve, Introduzione alla lettura di Hegel (1947), a cura di G.F. Frigo, Adelphi, Milano 1996.

272 POST-FILOSOFIE



fare che non ha immagine di vita. Dove tutto diviene realizzabile, in quanto
appare a portata di mano, la potenza passa all’atto bruciando il possesso della
privazione. L’avere una mancanza, il potere la propria impotenza di essere,
l'abito di ogni ethos, il puro e informe soggiacere della physis ad ogni forma e
ad ogni atto, dove essa & in cammino verso se stessa, si consumano nella morta
rappresentazione di un soggetto. Ogni discorso tace. Non & questo forse il so-
gno della terra della verita, di essere invisibile? Un sogno che si ricorda
nell’ora del risveglio, dove non siamo ancora connessi, quando l'invisibile
dell'invisibile diviene il visibile. Un segreto lieve che ci conquista nell’intimo,
in silenzio, dove la parola sfiora l'indicibile e passa il mistero di cio che sem-
plicemente &, davanti alla compresenza dei viventi e dei morti: un albeggiare
del mondo che si rivolta nell’aperto, verso cio che deve essere amato — gli avi,
i morti, l'infanzia, i nascituri — onde nel pitt ampio cerchio della physis, in
qualche luogo di una lontana arcadia, nella terra celeste, in un giardino come
in un pascolo, dentro covile o cuna, dove il nomos della terra ci tocca, nu-
trendoci con il suo canto, noi rispondiamo di si?*. Senza un perché, soltanto
poiché, ancora una volta, poeticamente abita 'uomo su questa terra®. Certo.
Ma veramente poetica ¢ quella forma di vita che, nella propria opera, con-
templa la propria potenza di fare e di non fare, e trova pace in essa%.
L’inoperosita divenga la poiesis specificatamente umana che predilige la natu-
ra nel suo nascondersi. Il pensiero dell’essere la sua filosofia della praxis. Una
politica dei mezzi puri, il principio di anarchia, in luogo del’amministrazione
della Rete. L’espressione del passato che non & mai stato come 'avvenire delle
nostre scuole o le memorie del primo amore. Nessuna spinta gentile alla navi-
gazione delle scelte, come suggerisce la vita ufficiale e il farmaco sommini-
strato, soltanto una musica del caso nell’abbandono dell’essere. Altrimenti
sempre pil funesto sara a chi nasce il di natale.

Infine il corpo. E un’eredita della fenomenologia che il corpo non sia sol-
tanto un oggetto, una cosa. Cioé che I'uomo non abbia un corpo, ma sia il suo
corpo. Il punto ¢ il seguente: che si tratti del corpo altrui, ovvero che si tratti

2 Vedi M. Heidegger, Sentieri interrotti, cit.

24 Vedi M. Ferrando, /I regno errante, Neri Pozza, Vicenza 2018.

5 Accorre un verso di Holderlin, ma 'intero periodo che precede e gli altri che seguono sono
composti da un montaggio di citazioni estratte dalla poesia di Leopardi e di Rilke.

26 Cfr. G. Agamben, Homo sacer, cit.

PARAGGI 273



del corpo proprio non si ha altro modo di conoscere il corpo umano che vi-
verlo, cioe di assumere per proprio conto il dramma che attraversa ogni essere
umano e farcene una ragione mentre ¢/ portiamo in corpo. Non di meno,
quanto pit si afferma il carattere originario della proprieta del vissuto, tanto
piu forte si manifesta nel corpo l'invadenza di un’improprieta?’. L’esperienza
vissuta del corpo, come la contemporanea esposizione del corpo alla sua im-
proprieta, non ha immediatamente a che fare con il pensiero del corpo o con
I'idea del corpo che l'essere umano si forma per riflessione attraverso la di-
stinzione tra soggetto e oggetto elaborata dalla filosofia lungo la storia
dell’occidente. E cio neppure quando il corpo-cosa sara concepito come orga-
nismo, nella modalita oggettivante di un ente privo di intenzionalita di certa
scienza biologica. Semmai l'esperienza del corpo — portare il corpo come
l'improprieta dell’essere che sono, grazie al quale io sono nel mondo — rivela
un modo di esistenza ambiguo, 'aperto del corpo, l'essere il corpo una cosa e
due. Quasi che il corpo proprio proiettasse ogni volta un’ombra portata che
non puo essere separata da esso. Voglio dire quanto segue. Chi cerca di pensa-
re il corpo come un fascio di processi in terza persona non puo che avvertire
quanto queste funzioni non siano legate tra di loro e col mondo esterno da un
rapporto di causalita, ma come esse siano tutte esposte, ancor prima che fuse e
confuse, in un unico fenomeno: il reciproco istituirsi di corpo e mondo, ovve-
ro il dischiudersi originario di una forma di vita che si custodisce, per cosi di-
re, all’ombra della verita, anche dove quest’ultima & compresa come rappre-
sentazione del soggetto oppure & definita dall'invio della tecnica nell’epoca
della risoluzione del mondo nella propria immagine. L’evento
dell’ambivalenza ontologica del corpo preesiste infatti all’idea di un equiva-
lenza scientifica del corpo, anche per il semplice fatto che senza di essa non si
sarebbe mai data quell’apertura di senso a partire dalla quale la ragione puo
fissare 'opposizione, altrimenti dinamica e tensiva, dei suoi significati in luo-
go del corpo, e quindi stabilire 'antitesi dei valori in cui si articola la sua logi-
ca disgiuntiva: la voce divisa dal linguaggio, 'uvomo dall’animale, il vero dal
falso, il bene dal male, il bello dal brutto, Dio dal mondo, lo spirito dalla ma-
teria, 'anima dal corpo.

E stato merito delle ricerche di Foucault I'aver compreso come il corpo

27 Cfr. G. Agamben, Homo sacer, cit.; I1d., Creazione e anarchia, Neri Pozza, Vicenza 2017.

274 POST-FILOSOFIE



vivente, la sua relazione con il mondo, sia diventato la posta in gioco del pote-
re politico,”® e come al di fuori di una tale ingiunzione politica non si dia al-
cun campo del sapere. Anche dove Foucault definisce la differenza tra il bio-
potere moderno e il potere sovrano — sulla base del fatto che far morire e la-
sciar vivere marca la vecchia divisa del potere sovrano, mentre far vivere e la-
sciar morire eleva I'insegna del biopotere — si da che & sempre un corpo ad es-
sere prodotto dalla prestazione sovrana del potere di morte, oppure investito
dalla gestione del governo della popolazione. Un corpo disciplinato, ovvero
normalizzato ancor prima che represso ed impedito. Decisivo & che la defini-
zione di questi concetti si dia sempre attraverso delle scissioni, nelle quali uno
degli elementi separati viene respinto al fondo e posto in tal modo come fon-
damento negativo. E in un tale processo di separazione, infatti, che si configu-
rano le macchine o dispositivi bipolari attraverso i quali si costituiscono le di-
verse sfere dell’esperienza umana, in cui il corpo & contemporaneamente inclu-
so ed escluso dalla citta: la macchina biopolitica che separa il bios (una forma
qualificata di vivere di un singolo o di un gruppo) dalla zoé (il semplice fatto di
vivere comune a tutti gli esseri viventi — animali, uomini, déi); la macchina an-
tropologica che separa e articola phoné e Iogos, la macchina governamentale
che articola sovranita e governo e, infine, la macchina mediatica che evoca, ma
come in una soglia di indeterminazione, il vivo e il morto, la presenza e la sua
virtualita, 'immagine e lo spettro. Ma di questo un’altra volta®.

I1 corpo e la tecnica & la questione della cosa, la loro relazione il problema
da pensare, se & ancora possibile pensare nell’eta della tecnica®. Cioe se il pen-
siero sia opera della mano. Della mano che precede qualsiasi idea; della mano
che ha accesso all'ambito originario dell’essere. Della mano che affida il pen-
siero all’analogia laddove le dita lo offrono al calcolo, alla computazione, in
quanto esse sono numeriche, digitali. C’¢ una pagina di un grande romanzo
del Novecento, Underworld, che si interroga circa il cyberspazio se esso sia
una cosa dentro il mondo o il suo contrario, e su come si possa essere certi di
qualcosa, sicuri, nel luogo del delitto perfetto che I'informazione compie della

28 Vedi M. Foucault, La volonta di sapere, a cura di P. Pasquino e G. Procacci, Feltrinelli, Milano
1976.; 1d., Sorvegliare e punire, trad. it. di A. Tarchetti, Einaudi, Torino 1976.

2 Cfr. G. Agamben, Homo sacer, cit.

3011 confronto andrebbe fatto con J.-L. Nancy, Corpus, trad. it. di A. Moscati, Cronopio, Napoli 2004.

PARAGGI 275



realtal. Una sua libera mimesis & necessaria per la profezia inascoltata del
tempo che resta dove il mondo & un mucchio di rifiuti gettato a caso nella sto-
ria. La parola che appare nel luccichio lattiginoso e argenteo del flusso di dati
& “pace”. Una parola di cui si puo rintracciare I'origine, lo sviluppo, il primo
uso conosciuto, il passaggio da una lingua all’altra; una parola che puoi chia-
mare in mille lingue e dialetti vivi e morti, e che puoi seguire attraverso i
tunnel sotterranei delle sue radici ancestrali. Pace. Un’unica parola serafica
che nulla indica, cui manca la cosa del pensiero, come disse Platone da qual-
che parte. Si, tutto e collegato. Tutto il sapere umano é raccolto e collegato,
ipercollegato: questo sito porta a un altro, questo fatto rimanda a un altro, e
poi un tasto, un click col mouse, una parola di identificazione, e si & in un
mondo senza fine. Come una indisturbata divinita la tecnica rilascia una pa-
rola estatica, un’immagine in forma di parole, quindi la sua scomparsa, la
scomparsa di un /ogos che ¢ epifanico quanto il mythos che produce il proprio
annientamento. Il linguaggio tecnico si determina invece sulla base di una
mera comunicazione di segnali, un’informazione che a sua volta comprende
con la massima velocita possibile connessioni continue — quasi che la parola
diffusa sullo schermo abbia tolto i confini senza vergogna — e 'anima, che un
giorno abitava il segreto della sua interiorita, si fosse nel frattempo esterioriz-
zata come la pelle rovesciata del serpente. Certo & possibile, oltre che facile e
fatale, fare un click perché si manifesti e si dematerializzi un mondo. E cio
perché tutto & connesso, perché nessuno abita piu la distanza o la vicinanza
tra e dei luoghi. Ma laddove tutto il sapere umano ¢é raccolto, articolato e pe-
netrato, il mondo non puo che essere una sola rappresentazione, apparire sen-
za inizio e senza fine, divenire cioé una mostra, uno spettacolo, un’esposizione
pubblicitaria di cui siamo insieme il creatore, lo spettatore e la merce. Cid che
io sono & un corpo, il corpo che abito, ma anche la primizia, la merce ancora
piu rara del vecchio tavolo che io porto al mercato, la cosa sensibile e ordina-
ria, di cui parla Marx, tra geroglifici e stregonerie, un corpo esposto al perico-
lo della tecnica che si trasforma in una cosa sensibilmente soprasensibile, un
corpo toccato, catturato, rifatto, perso e ripreso da un unico impulso fluttuan-
te, da un’unica informazione in codice; un corpo colto da una sequenza su

31 D. DelLillo, Underworld, trad. it. di D. Vezzoli, Einaudi, Torino 1999. Questa parte finale del
testo € una libera trasposizione dell’ultima pagina del capolavoro dello scrittore americano.

276 POST-FILOSOFIE



uno schermo un po’ meno tetro, ma altrettanto fantasmatico, dell'involucro
che mi ricevera quando non saro altro che la mia sola vera immagine, la prima
immagine, 'immagine del proprio me stesso morto che viene a prendermi
senza un preavviso, un’informazione, una parola di identificazione3?. Forse
che andare in Rete sia gettare un occhio nel sepolcro, prima ancora che met-
tersi a testa in giu e sgomitolare dalla propria testa di legno dei grilli pitt mira-
bili che se si cominciasse spontaneamente a ballare? Resta allora che dove la
logica disgiuntiva della macchina antropologica ¢ in stato di arresto e il corpo
che porto si scioglie dal dualismo dei suoi valori — cioé quando il vero e il fal-
so, il bene e il male, il bello e il brutto, ma anche lo spirito e la materia,
I'anima e il corpo, entrano in una zona grigia di indifferenziazione mimetica
ma non lasciano la presa e cadono insieme — le passioni che afferrano il corpo
non trovano pilt un oggetto nella Rete: sono passioni negative, tristi, indiffe-
renti, rivolte ad un anonimo altro dalla negazione che annienta, sospinte dalla
furia del dileguare, dalla violenza che ascende agli estremi, dalla sola violenza
che, in assenza di un oggetto reale, dati cause e pretesti, pud spazzare via qual-
siasi cosa e culminare nell’odio. Non lontano dallo schermo, ma fuori dalla
Rete, nella grana del legno della scrivania viva nella luce, nel tenore denso e
vissuto delle cose, delle cose che chiedono di essere viste e mangiate, come la
polpa ancora attaccata a questo torsolo di mela, c’e¢ la parola che diffonde il
desiderio, che annoda il piacere alla gioia, attraverso la distesa viva della citta
oltre i ruscelli sognanti e i frutteti, fino alle colline solitarie. Pace. La parola
che & soltanto una sequenza di impulsi sullo schermo, ma che riceve il suo
senso di serenita e contentezza, come il suo sussurro di riconciliazione, fuori
nella strada. Una parola che significa accordo o trattato, ma anche riposo, il
senso di un silenzio calmante, un saluto, salve o addio; una parola che porta il
valore del tocco che unisce, che dona il contatto in assenza di rappresentazio-
ne. La sola parola del tempo che resta. Prima che sia tardi.

32 Cfr. K. Marx, // capitale. Libro 1(1867), a cura di R. Fineschi, Einaudi, Torino 2024. Il riferimento &
al carattere di feticcio delle merci e al suo arcano.

PARAGGI 277



BIBLIOGRAFIA

AGAMBEN G., Homo sacer. Edizione integrale 1995-2015, Quodlibet, Macerata
2018.

—, Creazione e anarchia, Neri Pozza Vicenza 2017.

—, Lirrealizzabile, Einaudi, Torino 2022.

—, La lingua che resta, Einaudi, Torino 2024.

BAUDRILLARD ]., /] delitto perfetto, trad. it. di G. Piana, Raffaello Cortina, Mi-
lano 1996.

CACCIARI M., Della cosa ultima, Adelphi, Milano 2004.

DELILLO D., Underworld, trad. it. di D. Vezzoli, Einaudi, Torino 1999.

DERRIDA |., La mano di Heidegger, a cura di M. Ferraris, Laterza, Bari-Roma
1991.

FERRANDO M., /I regno errante, Neri Pozza, Vicenza 2018.

FLORIDI L., Filosofia dell informazione, Raffaello Cortina, Milano 2024.

FOUCAULT M., La volonta di sapere, a cura di P. Pasquino e G. Procacci, Fel-
trinelli, Milano 1976.

—, Sorvegliare e punire, trad. it. di A. Tarchetti, Einaudi, Torino 1976.

HEIDEGGER M., Saggi e discorsi (1954), a cura di G. Vattimo, Mursia, Milano
1976.

—, Filosofia e cibernetica (1984), a cura di A. Fabris, ETS, Pisa 1988.

—, Conferenze di Brema e Friburgo (1994), a cura di F. Volpi, Adelphi, Mila-
no 2002.

—, Contributi alla filosofia (1989), a cura di F. Volpi, Adelphi, Milano 2007.

—, Nietzsche (1961), a cura di F. Volpi, Adelphi, Milano 1994.

—, Che cosa significa pensare? (1954), trad. it. di U. Ugazio e G. Vattimo, Su-
garCo, Milano 1971.

—, Sentieri interrotti (1950), a cura di P. Chiodi, La Nuova Italia, Firenze
1968.

—, La poesia di Holderlin (1981), a cura di L. Amoroso, Adelphi, Milano
1988.

HOLDERLINF., Le Iiriche, a cura di E. Mandruzzato, Adelphi, Milano 1987.

KOJEVE A., Introduzione alla lettura di Hegel (1947), a cura di G.F. Frigo,
Adelphi, Milano 1996.

278 POST-FILOSOFIE



MARX K., I capitale. Libro 1(1867), a cura di R. Fineschi, Einaudi, Torino
2024.

NANCY J.-L., Corpus, trad. it. di A. Moscati, Cronopio, Napoli 2004.

NIETZSCHE F., Cosi parlo Zarathustra (1883-85), a cura di M. Montinari, Adel-
phi, Milano 1976.

—, La gaia scienza (1882-87), a cura di F. Masini, Adelphi, Milano 1977.

SEVERINO E., L essenza del nichilismo, Adelphi, Milano 1982.

TRONTI M., La politica al tramonto, Einaudi, Torino 1998.

—, Cenni di castella, Cadmo, Firenze 2001.

PARAGGI 279



