
 

188 POST-FILOSOFIE 

 

Incorporazioni: “essere un corpo” è “non essere un corpo” 

FELICE CIMATTI* 
DOI: https://doi.org/10.15162/1827-5133/2238 

 

 

ABSTRACT  

Gli esseri umani appartengono ad una specie animale che fa del suo stesso 

corpo il primo e fondamentale oggetto tecnico. In questo senso la natura spe-

cie-specifica dei sapientes è di essere animali la cui costituzione “naturale” è 

immaginata, costruita, prodotta: la specie Homo sapiens è naturalmente artifi-

ciale. Il principale mezzo di immaginazione/costruzione dei corpi umani è il 

linguaggio verbale. I corpi umani sono pertanto costrutti tecno-simbolici. 

Questo significa, ed è una conseguenza non ovvia, che anche la distinzione fra 

corpo femminile e corpo maschile è una distinzione che non può essere assun-

ta come scontata, come una distinzione semplicemente “naturale”. Gli animali 

umani sono gli unici animali, a quanto se ne sa, che devono costruire artifi-

cialmente il proprio corpo naturale. Nell’umano, l’artificio precede il naturale. 

Human beings belong to an animal species that makes its own body the 

first and fundamental technical object. In this sense, the species-specific na-

ture of sapientes is to be animals whose “natural” constitution is imagined, 

constructed, produced: the species Homo sapiens is artificial by nature. The 

main means of imagining/constructing human bodies is verbal language. Hu-

man bodies are therefore techno-symbolic constructs. This means, and this is 

a non-obvious consequence, that the distinction between female and male 

bodies is also a distinction that cannot be taken for granted as a simply “natu-

ral” distinction. Human animals are, as far as is known, the only animals that 

have to construct their natural bodies artificially. In humans, the artificial 

precedes the natural. 

 
* Felice Cimatti è professore ordinario di Semiotica e teoria dei linguaggi presso l’Università della 

Calabria. 

https://doi.org/10.15162/1827-5133/2238


 

PARAGGI 189 
 

Il piede di Kita era un moncherino straziato. Il baule di acciaio 

che ci aveva accidentalmente fatto cadere sopra le aveva fran-

tumato le ossa e distrutto vasi sanguigni e nervi in modo irri-

mediabile. La portai alla clinica di rigenerazione dove dissero 

che le occorreva un trapianto totale; una procedura semplice. Il 

piede fu sistemato in un’ora, come nuovo. Avrebbe comunque 

dovuto osservare un periodo di riposo per dare al suo corpo il 

tempo di adattarsi al piede nuovo e guarire. Certe cose resta-

vano uguali, pensai: i corpi restavano corpi anche adesso che si 

poteva cambiarli.1 
 

Un sintagma misterioso: “il mio corpo” 
 
“Il mio corpo”. Quante volte lo abbiamo sentito dire, e noi stesse lo ab-

biamo ripetuto senza pensarci, come qualcosa che si può dire senza doverlo 

giustificare tanto è scontato che il corpo, la carcassa di ossa carne e sangue che 

ci tiene in vita (e qui comincia il problema, che cos’è questo “ci” che il “no-

stro” corpo terrebbe in vita?), sia appunto il “mio” corpo? In che senso è “mio” 

il mio corpo? È mia l’automobile, che infatti ho comprato e se voglio posso 

vendere, è “mio” il maglione che mi tiene caldo in inverno, e che se voglio 

posso regalare o buttare via quand’è troppo rovinato, è “mio” il gatto che vive 

a casa con me, e che quand’è troppo malato, per non farlo soffrire inutilmente, 

posso portare dal veterinario perché lo aiuti ad andarsene “via” senza dolore. È 

“mio” in questo stesso senso il “mio” corpo? In effetti ho un grande potere sul 

“mio” corpo: posso farlo dimagrire, se “lo” vedo troppo grasso, oppure posso 

modificarlo – ad esempio cambiando la forma del naso, o del seno – se non mi 

piace, oppure posso addirittura decidere di farlo morire – anche se in questo 

caso morirò con esso (in questa precisazione c’è tutta l’insopprimibile verità 

del dualismo) – se, come per il gatto, non voglio che continui a vivere (ma chi, 

esso o io?) in un modo che non ritengo dignitoso (ancora, per esso o per me?). 

In effetti, dire del “proprio” corpo che è il “mio” corpo non è così fuori luogo: 

come succede alle cose che possiedo, alle cose che appunto ho, il cosiddetto 

“mio” corpo è l’oggetto delle “mie” decisioni sovrane, nel senso che sul “mio” 

corpo non ammetto che possa esistere qualcun altro che decida al posto mio 

 
1 W. Kimemiah, “Sunset blues”, in Futuri uniti d’Africa. Fantascienza contemporanea africana, F. 

Verso (a cura di), Future Fiction, Roma 2021, p. 316. 



 

190 POST-FILOSOFIE 

 

(“il corpo è mio e lo gestisco io”, recita uno tra i più celebri slogan del 

femminismo). Per questo, ad esempio, ci sembrano così ingiuste quelle legi-

slazioni che, per motivi religiosi o giuridici, vietano l’eutanasia, perché le sen-

tiamo come un’intrusione assolutamente ingiustificata nelle “nostre” vite. Il 

corpo, appunto, è “mio”.  

La “banalità” del sintagma “il mio corpo” è anteriore alla distinzione fra 

coscienza e autocoscienza, ma anche alla distinzione fenomenologica, peraltro 

teoreticamente ambigua, fra Leib come “corpo vivo” e Körper in quanto “cor-

po cosale”. In effetti quando Husserl sostiene, nelle Idee per una fenomenolo-
gia pura, che il primo è “l’unico oggetto che la volontà del mio io puro possa 

muovere liberamente e spontaneamente e che sia mezzo per produrre un mo-

vimento spontaneo e mediato di altre cose”2 già presuppone questo fondamen-

tale dualismo, altrimenti la stessa distinzione fra Leib e Körper non potrebbe 

essere giustificata (una distinzione, infatti, che un materialismo integrale non 

può ammettere). 

Ma se il corpo è “mio” questo vuol dire che il corpo è separato, almeno in 

linea di principio, da me che lo possiedo (lasciando imprecisato che cosa possa 

essere questo “me” che lo “possiede”). Vuol dire che il corpo è un oggetto a 

“mia” disposizione, e che quindi io che “ho” il corpo sono il soggetto di questa 

relazione assolutamente squilibrata. Una relazione squilibrata perché tutto il 

potere è dal lato del soggetto, mentre l’oggetto non può fare altro che subire le 

decisioni arbitrarie del soggetto (pensiamo alla pillola anticoncezionale: chi è 

che non vuole che la fecondazione abbia luogo, il corpo o il proprietario di 

quel corpo?). Allo stesso tempo però il corpo, il “nostro” corpo, è affatto in-

separabile dal “suo” proprietario, perché non ci sarebbe soggetto senza il cor-

po-oggetto; come si dice oggi con una formula di moda (che ha completamen-

te rimosso la sua origine religiosa) la mente – che è il nome con cui la psicolo-

gia denota quella che abbiamo chiamato finora “soggetto” – è embodied e sit-
uated, cioè non è un’entità disincarnata e sta sempre da qualche parte, nello 

stesso luogo in cui si trova appunto il corpo (affermazione evidentemente fal-

sa: posso sperare che si fermi la strage di Gaza, ma questo pensiero è com-

pletamente disembodied, è cioè proiettato in un tempo del tutto diverso dal 

 
2 E. Husserl, Idee per una fenomenologia pura e per una filosofia fenomenologica (1952), vol. II, a 

cura di V. Costa, Einaudi, Torino 2002, p. 154. 



 

PARAGGI 191 
 

presente assoluto in cui si trova invece il “mio” corpo). Non ci sarebbe sogget-

to senza oggetto, non c’è mind senza body (mentre invece può esserci un body 

senza mind3). Lo sappiamo tutte che è così, che non può essere che così, ep-

pure non possiamo fare a meno di sentire che fra “me” e il “mio” corpo c’è una 

differenza e una distanza che è difficile colmare (da questo punto di vista la 

diffusa credenza religiosa che assume l’esistenza di un’anima separata dal cor-

po ha dalla sua molte buone ragioni pratiche e neurologiche4). 

Ci troviamo così di fronte ad un’aporia, perché da un lato è evidente che la 

mente (il soggetto umano, quell’entità che si riferisce a sé stessa come “io”) è 

inseparabile dal corpo, dall’altro però le nostre esistenze dimostrano in modo 

altrettanto evidente che ci comportiamo come se il corpo non solo fosse sepa-

rato dalla mente, ma che anzi sia un oggetto a disposizione del soggetto che ne 

decide le sorti. Da un lato mente = corpo, dall’altro mente ≠ corpo. Questo du-

alismo è inevitabile, anche se ci diciamo assolutamente anti-cartesiane, anche 

se non abbiamo alcun dubbio sulla validità scientifica della embodied cogni-
tion. Poi basta che la mattina davanti allo specchio ci mettiamo il rossetto 

sulle labbra oppure ci facciamo la barba per dimostrare, in pratica, che siamo 

dualisti (cioè che trattiamo il corpo come qualcosa a nostra completa di-

sposizione, cioè come un oggetto), e che quindi nonostante quello che 

sappiamo essere vero di fatto siamo cartesiane5. 

L’aporia, e quindi non il problema (l’aporia è irrisolvibile, il problema al-

meno in linea di principio è risolvibile) mente-corpo, ha numerose declina-

zioni: una delle più insidiose è quella che prende la forma della contrap-

posizione fra artificiale e naturale. Secondo questa ulteriore forma di dualismo 

il corpo sarebbe “naturale” mentre la mente (il soggetto, l’io) sarebbe invece 

 
3 O almeno praticamente senza brain: cfr. G. McAbee, A. Chan e D. Erde, “Prolonged survival 

with hydranencephaly: report of two patients and literature review”, in «Pediatric Neurology», 

vol. XXIII, 2000, n. 1. 
4 Cfr. P. Bloom, Descartes’ Baby: How the Science of Child Development Explains What Makes 
Us Human, Basic Books, New York 2005; D. Chalmers, “The Meta-Problem of Consciousness”, in 

«Journal of Consciousness Studies», vol. XXV, 2018, n. 9-10; A. McKeown e D. Lawrence, “Does a 

Mind Need a Body?”, in «Cambridge Quarterly of Healthcare Ethics», vol. XXX, 2021, n. 4; I. 

Berent, “Consciousness isn’t ‘hard’—it’s human psychology that makes it so!”, in «Neuroscience 
of Consciousness», 2024, n. 1. 
5 Cfr. F. Cimatti, La vita estrinseca. Dopo il linguaggio, Orthotes, Napoli 2018; P. Virno, Avere. 
Sulla natura dell’animale loquace, Bollati Boringhieri, Torino 2020. 



 

192 POST-FILOSOFIE 

 

“artificiale” o “culturale”. La mente, infatti, è culturalmente variabile; secondo 

alcune attendibili ricostruzioni storiche, ad esempio, per gli antichi greci non 

esisteva qualcosa di simile a quello che oggigiorno per gli occidentali è la 

“mente”6. Al contrario il corpo dell’animale umano non dipende, o almeno 

pensiamo così, dalle nostre variabili concezioni culturali: quello che con mol-

ta presunzione chiamiamo il “nostro” corpo è stato plasmato dalla selezione 

naturale, non dalle “nostre” scelte. In questo senso il corpo, così almeno ci 

piace pensare, è un’entità completamente naturale. Con l’ulteriore corollario, 

ancora più insidioso, che il fatto che il corpo sia “naturale” significherebbe 

anche che il modo in cui il corpo è “naturalmente” rappresenterebbe anche il 

modo “giusto” di vivere il corpo (da parte della mente) proprio perché così 

stabilito dalla “natura”7. 

Al contrario, il senso comune contemporaneo (filosofico e non) sostiene 

invece, sebbene come visto in modo non rigoroso, che siccome dovremmo 

tutte essere anti-cartesiane e quindi anti-dualiste, allora non è vero che abbia-

mo un corpo, piuttosto siamo – noi soggettività umane dualistiche – tutt’uno 

con il corpo. Ma il cosiddetto mind-body problem non è affatto un problema, 

come abbiamo appena compreso, è piuttosto un’aporia. Che la mente sia in-

separabile dal corpo non equivale a sostenere che la mente coincida con il 

corpo, in particolare con il cervello8. Il corpo umano si colloca all’intersezione 

di due affermazioni fra loro inconciliabili: la mente coincide con il corpo, la 

mente non coincide con il corpo; siamo il corpo e però abbiamo un corpo. In 

altri termini, il soggetto umano è inseparabile dal corpo, e il soggetto umano è 

separabile dal corpo. Ma in che senso il corpo sarebbe separabile dalla mente 

 
6 Vedi R. Onians, Le origini del pensiero europeo. Intorno al corpo, la mente, l'anima, il mondo, il 
tempo e il destino, Adelphi, Milano 2006. 
7 Cadendo in quel passaggio – oggigiorno noto come fallacia naturalistica – stigmatizzato da 

Hume come quello in cui l’uso di “is, and is not” si trasforma in modo “imperceptible” in quello di 

“ought, or ought not”, D. Hume, A Treatise of Human Nature (1739-40), Oxford University Press, 

Oxford 1978, p. 469. 
8 Si pensi ai progetti avveniristici che prevedono in un prossimo futuro (si parla di anni, non di 

secoli) di sviluppare tecnologie in grado di mappare l’intero connettoma di un cervello umano, in 

modo da poterlo poi “caricare” sulla memoria di un computer: questo significherebbe, di fatto, 

“salvare” tutti i ricordi della persona che aveva quel cervello, cioè la sua “anima” (è il progetto 

della Nectome, un’azienda fondata dallo scienziato cognitivo Robert McIntyre: vedi 

<https://nectome.com/>, consultato il 22/04/25). 

https://nectome.com/


 

PARAGGI 193 
 

del soggetto? L’esempio più diretto è quello da cui hanno preso il via queste 

osservazioni, la formula banalissima “il mio corpo”. Questo elementare gesto 

linguistico istituisce una distanza radicale fra chi pronuncia queste parole e 

l’oggetto di queste stesse parole, il “suo” (della parlante) corpo. In effetti 

nessun altro vivente, esseri umani a parte, dice niente di simile (in realtà 

nessun altro vivente a parte l’essere umano ha la capacità di usare un sistema 

semiotico anche lontanamente simile ad una lingua umana). 

In effetti il corpo diventa oggetto del soggetto parlante nel momento in cui 

viene oggettivizzato attraverso lo stesso enunciato performativo “il mio cor-

po”9. Contemporaneamente viene istituito il soggetto in quanto separato 

dall’oggetto. Prima di questo enunciato non si dava dualismo fra il corpo e la 

mente, fra la voce e il corpo di quella voce10. Attraverso la mediazione del ges-

to linguistico autoreferenziale il corpo unitario (in realtà questa è una presup-

posizione che andrebbe dimostrata, visto che sembra che per l’infans il cosid-

detto corpo proprio sia piuttosto una molteplicità di parti semi-

indipendenti11) di un animale umano si divide in due parti, quella che parla e 

si pensa come soggetto (l’io) attraverso quelle parole, e quella del corpo par-

lato, cioè del corpo oggetto dei discorsi del corpo parlante (“il mio corpo”, ap-

punto). Dall’esterno il corpo sembra sempre uno, ma è improvvisamente 

diventato anche doppio. Questo dualismo è la principale conseguenza del fat-

to che l’animale umano è soprattutto l’animale del linguaggio, che Homo sa-
piens significa prima di tutto Homo loquens, ossia l’animal, quod de se loqui-
tur. Dicendo allora “il mio corpo” l’animale umano allo stesso tempo separa da 

sé il corpo – in quanto soggetto parlante, cioè come “io” – ma unisce anche a 

sé il corpo perché quel corpo è comunque il “suo” corpo. In questo consiste 

l’aporia del corpo umano, che coincide completamente con chi lo possiede so-

lo nel momento stesso in cui quest’ultimo lo allontana da sé.  

Ma il linguaggio, per gli esseri umani, non è innato nello stesso modo in 

cui è invece innata la danza comunicativa per le api e il miagolio per i gatti. 

Che il linguaggio non sia innato vuol dire, in pratica, che il linguaggio è un 

 
9 Cfr. F. Cimatti, ∃x(fx) Logica della decisione, Orthotes, Napoli 2024. 
10 Cfr. E. Benveniste, Problemi di linguistica generale (1966), Il Saggiatore, Milano 1994. 
11 Cfr. E. Gibson e K. Adolp, “The Perceived Self in Infancy”, in «Psychological Inquiry», vol. III, 

1992, n. 2. 



 

194 POST-FILOSOFIE 

 

dispositivo che si trova all’esterno del corpo dell’infans. Nei piccoli della spe-

cie umana non sordi il linguaggio verbale entra nel corpo attraverso le orec-

chie (per chi usa una lingua gestuale il linguaggio “entra” nel corpo attraverso 

gli occhi). Il linguaggio è cioè un sistema artificiale esterno rispetto al corpo 

che, una volta entrato al suo interno, lo ristruttura completamente. Lo cambia 

al punto che la piccola umana impara a pensarsi e a sentirsi come un soggetto, 

cioè appunto come quello strano vivente che possiede un corpo. L’infans è un 

corpo, l’umano che proviene dallo sviluppo di quell’infans ha un corpo. Ma 

dal momento che il linguaggio è un dispositivo artificiale, questo significa che 

il corpo umano è fin dall’inizio della sua umanità un corpo artificiale, cioè un 

corpo costruito, un corpo addestrato (non a caso una delle tappe fondamentali 

dello sviluppo del piccolo umano consiste nell’imparare a controllare gli 

sfinteri: ancora una volta, chi è che vuole che l’evacuazione avvenga in certi 

luoghi e certi momenti e non in altri? Il corpo o il soggetto che si sta costruendo 

come soggetto proprio imparando a controllare l’evacuazione?). Il corpo umano 

è così fin dall’inizio naturalmente artificiale12, cioè appunto un corpo né del tut-

to naturale né del tutto artificiale; si tratta di un corpo che si ha – perché altri-

menti non potrebbe essere un oggetto tecnico – ma anche di un corpo che si è, 

perché il soggetto che controlla il corpo da un altro punto di vista è una mani-

festazione di quello stesso corpo controllato (il controllore è un modo di essere 

del controllato). Il corpo umano è allora un’entità intrinsecamente storica. È un 

oggetto tecnico e quindi politico, ma è anche un oggetto che non smette di 

sfuggire alla presa del linguaggio e del potere. Il corpo non esiste. Il corpo esiste 

nella resistenza che oppone alla presa del linguaggio. 

 

Che cos’è indubitabile? 
 
In Della certezza Wittgenstein distingue – fra tutte quelle che si possono 

usare parlando – due tipi fondamentali di proposizioni, quelle che chiama 

“empiriche” e quelle “grammaticali”. Una proposizione empirica è, ad esem-

pio, “Piove”: si tratta di una proposizione di cui possiamo stabilire se sia vera – 

effettivamente sta piovendo – oppure falsa, perché invece non sta piovendo. 

Naturalmente ci sono moltissime altre proposizioni, come lo stesso Wittgen-

 
12 Cfr. Vedi G. Prodi, Gli artifici della ragione, Edizioni del Sole24ore, Milano 1987. 



 

PARAGGI 195 
 

stein nota nelle Ricerche filosofiche13, a cui la distinzione fra vero e falso non 

è applicabile, tuttavia quelle empiriche sono le uniche che siano verificabili, e 

che quindi occupano una posizione di rilievo nel campo del linguaggio e della 

vita quotidiana. Possiamo sostenere che, in generale, il campo delle 

proposizioni empiriche delimita il campo del dubitabile, ossia il campo di ciò 

di cui non possiamo essere assolutamente sicuri, di ciò che può essere in un 

modo oppure in un altro. Si tratta del campo del possibile. Al contrario le 

proposizioni “grammaticali” sono quelle proposizioni per quali non ha senso 

chiedersi se siano vere o false, dal momento che si tratta di proposizioni affat-

to indubitabili. Se le proposizioni empiriche si muovono nel campo del pos-

sibile, quelle grammaticali, invece, rientrano nel campo di ciò che è necessa-

rio, e che quindi non può essere messo in questione. Wittgenstein stende 

queste note fra fine anni ‘40 e i primi anni ‘50 (muore nell’aprile del 1951), e 

vedremo fra poco quanto questa precisazione sia pertinente. Prendiamo in 

considerazione un caso esemplare di proposizione grammaticale: “nessun uo-

mo è mai stato sulla Luna”, una proposizione che al tempo in cui Wittgenstein 

scrive non era nemmeno il caso di formulare tanto era scontata, ossia appunto 

indubitabile: 

 
Un adulto ha raccontato a un bambino di essere stato sulla Luna: il bam-

bino lo racconta a me, e io dico che era soltanto uno scherzo, che quel 

tizio non è mai stato sulla Luna; che nessuno è mai stato sulla Luna; la 

Luna è molto, molto lontana da noi, e non ci si può arrampicare o volare 

fin là. – Se ora però il bambino insiste: che forse un modo per poter arri-

vare sulla Luna c’è, e che magari io non lo conosco, ecc., – che cosa potrei 

obiettargli? Che cosa potrei obiettare agli adulti di una tribù che credes-

sero che qualche volta gli uomini vadano sulla Luna (forse interpretano 

così i loro sogni) e che tuttavia ammettessero che con i mezzi attuali non 

è possibile arrampicarsi sulla Luna o volarci su? – Di solito, però, a una 

credenza di questo genere un bambino non starà aggrappato e ben presto 

sarà convinto da quello che gli diciamo in tutta serietà. 

 

Non è esattamente così: che si può insegnare a un bambino a credere a 

un dio, oppure a credere che un dio non esiste, e gli si possono dare 

 
13 L. Wittgenstein, Ricerche filosofiche (1953), Einaudi, Torino 1974, parte I, § 23. 



 

196 POST-FILOSOFIE 

 

ragioni apparentemente plausibili per l’una o per l’altra cosa? 

 

‘Ma allora non esiste nessuna verità oggettiva? Non è vero, oppure 

falso, che qualcuno è stato sulla Luna?’ Se pensiamo nel nostro sistema, 

allora è certo che nessun uomo è mai stato sulla Luna. Non soltanto una 

cosa del genere non ci è mai stata riferita seriamente da persone 

ragionevoli, ma tutto quanto il nostro sistema di fisica ci vieta di cre-

derlo. Infatti, questo esige che si risponda alle domande: ‘Come ha fatto 

a vincere la forza di gravità?’, ‘Come ha fatto a vivere in assenza di 

un’atmosfera?’ e a migliaia di altre domande a cui non si potrebbe dare 

una risposta. Ma, se in luogo di tutte queste risposte ci replicassero: ‘Noi 

non sappiamo in qual modo si arrivi sulla Luna, ma quelli che ci arri-

vano si accorgono subito di esserci; e poi neanche tu puoi spiegare tut-

to’. Da uno che dicesse così ci sentiremmo spiritualmente molto dis-

tanti.14 

 

“Se pensiamo nel nostro sistema, allora è certo che nessun uomo è mai 

stato sulla Luna” scrive Wittgenstein, e al tempo in cui scrive questa frase 

nessuno ne può dubitare. Possiamo dire che in quel tempo (inizio anni ‘50) 

l’asserzione “nessun uomo è mai stato sulla Luna” è una affermazione neces-

sariamente vera. Ovvero non è (era) possibile dubitarne: per questo si può 

considerare una proposizione grammaticale. Eppure una bambina avrebbe 

potuto credere che fosse possibile andare sulla Luna, perché ad esempio aveva 

letto il romanzo di Jules Verne Dalla terra alla Luna (1865) senza sapere che si 

trattava di un’opera di fantascienza, e non della descrizione di un’operazione 

effettivamente praticabile. L’esempio della bambina è interessante, perché 

mostra come una proposizione grammaticale non si imponga fin dall’inizio 

come indubitabile, al contrario, bisogna insegnare alle bambine quali sono le 

proposizioni grammaticali, cioè indubitabili, e quelle invece che sono em-

piriche, di cui quindi ha senso chiedersi se siano vere o false. Un po’ alla volta 

la bambina impara a considerare alcune proposizioni come indubitabili, e 

quindi non le viene mai in mente di metterle in discussione. In questo stesso 

modo le si può insegnare a credere in Dio – ad esempio attraverso una serie di 

pratiche e di discorsi – cosicché infine penserà (senza sentire alcun bisogno di 

 
14 L. Wittgenstein, Della certezza (1969), Einaudi, Torino 1978, pp. 20-21. 



 

PARAGGI 197 
 

pensarlo e tantomeno di dirselo in modo esplicito) che “Dio esiste” sia una 

proposizione grammaticale. 

Prendiamo un altro esempio di proposizione grammaticale: “su che cosa si 

fonda la credenza che tutti gli uomini hanno genitori? Sull’esperienza. E come 

posso fondare sulla mia esperienza questa sicura credenza? Ebbene, la fondo, 

non soltanto sul fatto che ho conosciuto i genitori di certi uomini, ma su tutto 

quello che ho imparato sulla vita sessuale degli uomini e sulla loro anatomia e 

fisiologia, e anche su quello che ho visto, e imparato, degli animali. Ma allora, 

questa è davvero una prova?”15. Al tempo in cui Wittgenstein sostiene che 

“tutti gli uomini hanno genitori” nulla poteva essere addotto per smentire 

questa affermazione. Ma come dal 20 luglio 1969 “nessun uomo è mai stato 

sulla Luna” ha perso il carattere di proposizione grammaticale per diventare 

una più “‘semplice” proposizione empirica, allo stesso modo dal 25 luglio 1978 

– giorno della nascita di Louise Joy Brown16 – l’affermazione “tutti gli uomini 

hanno genitori” è anch’essa diventata empirica, dal momento che quella che 

sarebbe poi diventata Louise è stata fecondata artificialmente in una provetta. 

Louise ha ancora due genitori, ma in un senso completamente diverso da 

quello che – al tempo di Wittgenstein – voleva dire avere due genitori. Per 

non parlare della possibilità di sviluppare cellule germinali da cellule somati-

che17, che di fatto rende la presenza di genitori in senso tradizionale ancora 

meno necessaria (nei topi già si possono trasformare le cellule somatiche in 

cellule germinali – spermatozoi e ovuli – da un maschio18). Quindi anche 

l’affermazione grammaticale, nel 1950, “ogni essere umano ha due genitori” è 

diventata oggigiorno una proposizione empirica, da confermare e specificare 

di volta in volta. Certo, serve ancora un corpo umano di donna19 per portare 

 
15 Ivi, pp. 39-40. 
16 Cfr. <https://www.enciclopediadelledonne.it/biografie/louise-brown> (consultato il 22/04/25). 
17 Cfr. G. Fernandes e C. De Sousa Lopes, “Origins of Pluripotency: From Stem Cells to Germ 

Cells”, in Concepts and Applications of Stem Cell Biology. A guide for Students, G. Rodrigues e B. 

Roelen (a cura di), Springer, New York 2020. 
18 Vedi M. Kenta et al., “Generation of functional oocytes from male mice in vitro”, in «Nature», 

vol. DCXV, 2023, n. 3. 
19 Come correttamente osserva un commento anonimo di revisione, “non tutte le persone che 

possono portare/ portano avanti una gravidanza sono ‘donne’ (così come esistono ‘donne’ sterili)”. 

In effetti la nozione di “donna” non è affatto scontata: per usare la distinzione di Wittgenstein, 

“Questo è un corpo di donna” è una proposizione empirica non grammaticale. 

https://www.enciclopediadelledonne.it/biografie/louise-brown


 

198 POST-FILOSOFIE 

 

avanti una gravidanza, per cui possiamo considerare la proposizione “ogni es-

sere umano nasce dal corpo di una donna” una proposizione grammaticale nel 

senso di Wittgenstein. Tuttavia le ricerche in corso sulla costruzione di uteri 

artificiali non rendono improbabile che fra qualche tempo (molto meno di 

quanto possiamo immaginare20) anche questa proposizione possa diventare 

empirica. Per non parlare del fatto – di portata affatto epocale – che entro po-

chi decenni il modo principale per riprodurre la specie umana non sarà più il 

“tradizionale” rapporto sessuale. Come scrive il giurista e genetista Henry 

Greely: 

 
prevedo che da qui a venti o forse quarant’anni […] un aspetto del sesso 

tenderà a scomparire o quantomeno diminuirà in modo marcato. La 

maggior parte delle persone non ricorrerà più al rapporto sessuale per 

concepire i propri figli. […] [I] figli verranno concepiti in clinica. Ovuli 

e spermatozoi saranno uniti tramite la fecondazione in vitro […]. Il 

DNA degli embrioni così generati sarà poi sequenziato e scrupo-

losamente analizzato, prima che siano prese decisioni (il passivo è 

voluto) su quale embrione, o embrioni trasferire in ventre per un pos-

sibile sviluppo in uno, o più, neonati viventi. 

Ai futuri genitori sarà detto tutto quanto desiderano sapere sul DNA, 

poniamo, di cento embrioni e sulle implicazioni di quel DNA per le 

malattie, l’aspetto fisico, il comportamento e altri tratti del bambino 

che ciascuno di quegli embrioni potrebbe diventare. Verrà poi loro 

chiesto di sceglierne uno o due da trasferire in un ventre per una gesta-

zione e una nascita possibili. E tutto questo sarà sicuramente legale, e, 

per i potenziali genitori, libero. 

In breve, noi esseri umani cominceremo, molto ampiamente, a 

selezionare consciamente e consapevolmente le variazioni genetiche e, 

quindi, perlomeno alcuni tratti e caratteristiche dei nostri figli.21 

 

In un mondo del genere (che peraltro è già da tempo il nostro mondo) una 

delle più antiche proposizioni grammaticali relative alla riproduzione umana, 

mater semper certa est, pater numquam diventerà allora una semplice (e quasi 

 
20 Cfr. M. Kozlov, “Human trials of artificial wombs could start soon. Here’s what you need to 

know”, in «Nature», vol. DCXXI, 2023. 
21 H. Greely, La fine del sesso e il futuro della riproduzione umana, Codice, Torino 2017, pp. XI-XII. 



 

PARAGGI 199 
 

sempre falsa) proposizione empirica. Ma questo significa che il corpo umano, 

quel corpo che peraltro possiamo avere perché non siamo altro che quello 

stesso corpo, si colloca all’intersezione fra proposizioni grammaticali ed em-

piriche, cioè si colloca fra i fenomeni naturali e quelli artificiali, senza essere 

mai soltanto naturale ma nemmeno soltanto artificiale. In questo senso il cor-

po umano è sempre un campo di sperimentazione. La domanda da porsi, 

quando si ha a che fare con un corpo “non [è] ‘Cos’è?’, ma: ‘Cosa è capace di 

fare o sostenere?’ Niente più essenze generali, solo singolarizzazioni. […] La 

quantità di potenza cambia infinitamente negli enti”22. Ma se non ci sono “più 

essenze generali”, viene da porsi una domanda radicale (a cui non proveremo 

a rispondere, ma che è importante tenere a mente): “gli esseri umani si 

dividono in donne e uomini” è una proposizione grammaticale o empirica? 

 

Incorporazioni 
 
Non, allora, il corpo, bensì i corpi, che sono tanti – molto più che i soli 

corpi femminili o maschili – quanto soprattutto gli esperimenti corporei. In 

effetti più che di “corpo” sarebbe il caso di parlare di incorporazioni, cioè dei 

modi che non possono che essere molteplici e singolari (sono queste le “sin-

golarizzazioni” di cui parla Deleuze) attraverso cui i diversi agenti umani 

provano a sperimentare la propria sconosciuta corporeità. Cioè i modi at-

traverso cui quelle entità dualistiche che sono gli esseri umani, cioè quelle en-

tità che sono diventate propriamente umane dividendosi al proprio “inter-

no”23 in mind e body, cercano di costruire una nuova e affatto inedita entità 

unitaria. Parliamo di incorporazione perché l’umano, di fatto, è un vivente 

disincarnato, nel senso che non coincide mai con quello che molto presun-

tuosamente chiama il “proprio” corpo (dire “il mio corpo” non significa altro, 

in realtà, che “io non sono il corpo che dico di essere mio”; ossia significa che 

“io” è fuori dal corpo). Se l’umano è un vivente naturalmente artificiale, si 

tratta allora di evitare tanto i tentativi di “naturalizzarlo” – o peggio ancora di 

“ri-naturalizzarlo” – quanto quelli di renderlo ancora più artificiale, come ad 

 
22 G. Deleuze, Cosa può un corpo? Lezioni su Spinoza (1978-1981), Ombre Corte, Verona 2010, p. 81. 
23 Com’è evidente la stessa distinzione fra interno ed esterno è empirica, non grammaticale. 



 

200 POST-FILOSOFIE 

 

esempio vorrebbe il movimento del transumanismo24. Quello che queste due 

posizioni non colgono, del complicato rapporto fra soggetto-io e oggetto-

corpo è che non si tratta di un problema risolvibile, quanto di un’aporia, come 

tale irrisolvibile: l’aporia non si risolve, si abita, come i “corpi impensabili, a-

bietti, invivibili” di cui parla Butler25. Come non è mai esistito un corpo 

umano soltanto naturale (per questo lo slogan “torniamo alla natura” non si-

gnifica nulla), così non è immaginabile una mente priva di un sostrato mate-

riale, cioè una mente del tutto disembodied. In questo senso l’incorporazione 

è un’operazione che non intende risolvere il dualismo mind/body (Homo sa-
piens è questo stesso dualismo), quanto piuttosto trovare un modo singolare – 

ogni volta è la prima volta – per “abitare” questo stesso dualismo. Ossia il mo-

do affatto unico di consistere in questa insopportabile separazione. 

È in questo contesto che si colloca la peculiare “biologia lacaniana”26, così 

come la definisce forse il più acuto interprete del pensiero di Jacques Lacan, 

Jacques-Alain Miller. Quello che qui chiamiamo “incorporazione” Miller lo 

chiama “Uno”, in cui collassa il dualismo fra soggetto e oggetto. In questo sen-

so l’Uno è successivo al due del dualismo fra mente e corpo; per questa 

ragione “L’Uno viene dal significante e non dall’Uno del corpo”27. All’inizio, 

come abbiamo visto più sopra, c’è l’azione divisiva del linguaggio (in partico-

lare del “significante”); è questo dualismo che si tratta di comporre, e non 

ricomporre, perché il due è originario (il corpo che precede il corpo simbolico 

non è propriamente umano): “se per l’animale è lecito identificare l’essere e il 

corpo, per la specie umana non lo è. Concerne lo statuto del corpo parlante: il 

corpo non rileva dell’essere bensì dell’avere […]: ‘l’uomo ha un corpo’ […]. 

Egli [Lacan] nota d’altronde che da sempre si ha un corpo, ma che oggi è an-

cora più chiaro perché abbiamo spinto molto avanti l’identificazione 

dell’uomo con il suo sapere”28. La psicoanalisi (almeno quella lacaniana) “man-

tiene il suo spazio” proprio “nella faglia dell’identificazione fra l’essere e il 

 
24 Cfr. P. D. Hopkins, “Transhumanism”, in Encyclopedia of Applied Ethics, R. Chadwick (a cura 

di), vol. IV, Elsevier, Amsterdam 2012. 
25 J. Butler, Corpi che contano. I limiti discorsivi del “sesso”, Feltrinelli, Milano 1996, p. XVIII. 
26 Cfr. J.-A. Miller, “Biologia lacaniana ed eventi di corpo”, in «La psicoanalisi», vol. XXVIII, 2000. 
27 Ivi, p. 16. 
28 Ivi, p. 17. 



 

PARAGGI 201 
 

corpo”29. Mentre per gli altri viventi l’essere coincide con il corpo, per la 

vivente umana – ossia la vivente che istituisce sé stessa come soggetto at-

traverso la formula “il mio corpo” – l’essere non coincide con il corpo, al con-

trario, l’essere è il cogito, il puro dirsi come soggetto parlante (cioè appunto 

come “sapere”) separato dal corpo; si apre così la possibilità di una “seconda 

vita, la vita significante che sdoppia la vita naturale. La vivente, nella specie 

umana, esiste come significante al di là della vita naturale, in qualche modo la 

vivente è sdoppiata con la ‘vita significante’”30. 

Dal dualismo mente-corpo deriva un ulteriore corollario dualistico, quello 

fra trascendenza (è questa la “seconda vita”) e l’immanenza del mondo in cui 

si trova il corpo. Quando Miller parla di “Uno” (sulla scorta di quanto dice La-

can in particolare nei Seminari XIX e XX) sta appunto cercando un modo per 

fare uno del dualismo fra soggetto e oggetto, fra “io” e corpo. Prima di provare 

a seguire questo tentativo proviamo a capire qual è il percorso da seguire. 

All’inizio, abbiamo detto, c’è la separazione della mente dal corpo, c’è cioè 

l’istituzione del soggetto in quanto separato dal corpo-oggetto. Questa separa-

zione “ammala” di trascendenza il soggetto umano perché lo allontana dal 

mondo del corpo, cioè dal mondo della vita. Il soggetto è malato di tra-

scendenza. Una malattia che propriamente consiste nel fatto che il soggetto è 

completamente assoggettato al dispositivo del linguaggio; è infatti nel mo-

mento in cui l’umano comincia a dirsi – e quindi a istituirsi – come soggetto 

che si separa dal corpo. È il linguaggio quindi il fondamentale dispositivo divi-

sivo. L’umano è umano perché parla e pensa nel linguaggio. Essere umano 

significa in definitiva allontanarsi dal corpo. Allo stesso tempo l’umano non 

può liberarsi dal linguaggio, non più di quanto possa liberarsi di se stesso. Se-

condo Miller (e Lacan) per provare a venire a capo della “malattia della trascen-

denza” bisogna collocarsi proprio nel punto di attivazione di questo dualismo; 

non si tratta di scegliere il corpo contro la mente (il corpo-oggetto esiste solo 

come invenzione del soggetto) oppure scegliere la posizione trascendente del 

soggetto, perché senza corpo quel soggetto non riesce a sostenere se stesso. 

Si tratta piuttosto di disattivare il dispositivo dualistico del linguaggio 

istallandosi proprio laddove entra in azione. Se l’effetto del dualismo assume 

 
29 Ivi, p. 18. 
30 Ivi, p. 40. 



 

202 POST-FILOSOFIE 

 

la forma di un sintomo nevrotico, ad esempio, si tratta non di combattere quel 

sintomo, si tratta piuttosto di fare uso di quello stesso sintomo. Si pensi all’uso 

che un’artista come Rachel Whiteread riesce a fare della separazione fra sog-

getto e oggetto e in particolare fra pieno e vuoto: Whiteread rende visibile gli 

spazi vuoti che delimitano dall’interno un oggetto. Ad esempio vediamo, in 

una delle sue opere più celebri, non la rampa di una scala, bensì vediamo lo 

spazio vuoto che si apre fra gli scalini e la parte inferiore della rampa sopras-

tante. Vediamo quello che normalmente non vediamo, ma che è sempre stato 

lì insieme allo spazio familiare e ovvio in cui ci muoviamo in modo semi-

automatico. Whiteread ci fa vedere il vuoto, e quindi ci fa “svuotare” il pieno. 

Non si tratta di disattivare questa contrapposizione, un’operazione che è im-

possibile, si tratta piuttosto di tenere insieme quanto siamo abituate a pensare 

in modo dualistico, in base al dualismo dentro/fuori, interno/esterno, inti-

mo/visibile. 

 



 

PARAGGI 203 
 

  
Fig. 1: Rachel Whiteread, Untitled (Stairs), 2001 

 

Whiteread usa così il “sintomo” (che in fondo non è che la manifestazione 

del dualismo fra interiorità ed esteriorità) e non viene semplicemente “usata” 

dal sintomo, come sarebbe se privilegiasse l’interno rispetto all’esterno o vi-

ceversa. Se il “sintomo” – in quanto effetto del dispositivo divisivo del lin-

guaggio – produce allontanamento dal corpo, si tratta allora di riportare al 



 

204 POST-FILOSOFIE 

 

corpo la trascendenza del sintomo, così come nei “vuoti/pieni” di Whiteread 

si riporta all’esperienza corporea, allo stesso tempo visiva e tattile, la fonda-

mentale operazione di separazione della mente dal corpo. Questa operazione, 

prosegue Miller, “che potremmo chiamare di corporeizzazione, è in qualche 

modo il rovescio della significantizzazione. Si tratta […] del significante che 

entra nel corpo”31. Se il “significante” aveva prodotto la trascendenza del sog-

getto rispetto al corpo – e quindi la trascendenza come rimpianto del corpo, 

come sintomo – il movimento contrario consiste nel tentativo di incarnare la 

trascendenza. Il “vuoto/pieno” di Whiteread trasforma il taglio del “signifi-

cante” in una presenza affatto immanente e corporea. Cioè porta il soggetto al 

corpo, dal momento che ora il “vuoto” è affatto sensibile, evidente, tattile ap-

punto. In questo senso parliamo di “incorporazione”: se la prestazione specifi-

ca del linguaggio è separare la mente dal corpo, l’incorporazione produce il mo-

vimento contrario, colloca la mente nel corpo, rende sensibile la separazione, e 

quindi la disattiva, perché l’esperienza corporea è sempre una esperienza piena: 

il corpo non significa niente, il corpo non parla, non allude – tutte forme di 

trascendenza – il corpo, finalmente, può essere in modo indiviso. Si tratta, per 

tornare al dualismo fra avere ed essere da cui siamo partiti, di essere un corpo 

avendolo, cioè fare dell’avere una forma di essere. Il dualismo rimane, l’aporia 

non si scioglie, tuttavia ora si dà la possibilità di un “Uno”. 

Nel Seminario XX. Ancora, Lacan distingue due fondamentali posizioni, 

quella maschile e quella femminile. Si tratta di posizioni, va ribadito, non di 

due essenze, tanto meno di due essenze naturali. Si tratta di una precisazione 

importante, perché in questo modo è possibile che ci siano uomini che non 

assumono la posizione maschile e che ci siano donne che non solo non as-

sumono la posizione femminile ma che anzi assumono la posizione maschile. 

La posizione maschile nella società patriarcale storicamente è stata quella de-

gli uomini (ma appunto, né di tutti gli uomini né solo degli uomini), quella 

femminile la posizione delle donne (anche in questo caso, non di tutte le 

donne né solo delle donne) in quella stessa società. Insistiamo sul fatto che si 

parla di “posizione femminile” e “posizione maschile” e non semplicemente di 

donne e uomini (ammesso che la distinzione fra sesso e genere sia realmente 

possibile). Il punto è che nella prospettiva di Lacan il cosiddetto “corpo natu-

 
31 Ivi, p. 95. 



 

PARAGGI 205 
 

rale” non esiste, dal momento che l’umano è l’animale del “significante” e 

quindi il corpo umano è da sempre un corpo lavorato simbolicamente.  

La posizione maschile è quella di chi accetta integralmente l’ordine sim-

bolico esistente, e che quindi si lascia “parlare” senza alcuna opposizione dal 

sistema sociale e dai “suoi” (del sistema sociale) desideri. La formula di questa 

posizione, nella peculiare notazione lacaniana, è “∀x Φx”, che si legge così: 

“ad ogni x umano si applica la proprietà Φ”. Con “Φ” Lacan indica la “castra-

zione”, il principio generale che, nel suo modello antropologico, regola la vita 

umana. Si diventa umani, ossia si entra nel campo del simbolico, rinunciando 

al godimento corporeo (si ricordava più sopra che la piccola umana è 

pienamente accettata nella comunità umana quando impara a controllare gli 

sfinteri, ossia appunto a posporre indefinitamente il godimento del corpo). 

Questa posizione è quella maschile perché storicamente è la posizione occu-

pata dalla maggioranza degli uomini, e subordinatamente dalla maggioranza 

delle donne. È la posizione della legge universale (∀ è il simbolo del quantifi-

catore universale, “per ogni x”) che non ammette alcuna posizione singolare. 

La posizione femminile, invece, è quella di chi resiste alla castrazione (a 

“Φ”), ossia quella della “singolarizzazione”, cioè quella che qui abbiamo 

proposto di chiamare “incorporazione”. Per indicare questa posizione Lacan 

inventa letteralmente un nuovo quantificatore, che significa “non tutta/o”; la 

formula della posizione femminile (che è detta “femminile” perché stori-

camente quella della maggioranza delle donne non è mai stata la posizione del 

potere) è, nella peculiare formula lacaniana, “  Φx”, che si legge “non-tutto 

di x cade sotto la proprietà Φ”: “questa funzione inedita”, dice Lacan, “in cui la 

negazione [la linea orizzontale sopra il simbolo ∀ del quantificatore univer-

sale] verte sul quantificatore da leggersi come non-tutto, vuol dire che, se un 

essere parlante qualsiasi si schiera sotto l’insegna delle donne è a partire dal 

suo fondarsi sull’essere non-tutto, collocandosi nella funzione fallica [o prin-

cipio di castrazione, Φ]”32. La “posizione femminile” è quella di chi, donna 

uomo o qualunque altra possibilità corporea, non si limita ad essere usato dal-

la legge universale della castrazione ma piuttosto prova a farne un uso sin-

golare, come Whiteread con il “vuoto”: “ecco ciò che definisce la … – che co-

 
32 J. Lacan, Il Seminario. Libro XX. Ancora. 1972-1973 (1975), a cura di A. Di Ciaccia, Einaudi, 

Torino 2011, p. 69. 



 

206 POST-FILOSOFIE 

 

sa? la donna, appunto, salvo che non si può scrivere La donna se non barrando 

il La. Non c’è La donna perché […] per essenza essa è non tutta”33. Non esiste 

l’universale “La donna”, in questo consiste propriamente la “posizione 

femminile”, che questa posizione non è universalizzabile; consiste piuttosto in 

una postura verso le pretese dell’universale – di qualunque tipo sia, anche 

quello che postula l’esistenza dell’essenza “La donna” – alla ricerca di un mo-

do di essere un corpo che è affatto singolare. A questo modo singolare di es-

sere un corpo è associato un altrettanto singolare godimento, che Lacan 

chiama – per differenziarlo da quello asservito al principio della castrazione, 

quindi a Φ – “un godimento […] al di là del fallo”34, cioè appunto un godi-

mento non universalizzabile: “c’è un godimento a lei proprio, proprio a questa 

lei che non esiste e non significa niente. C’è un godimento a lei proprio di cui 

forse lei stessa non sa niente se non che lo prova – questo lo sa”35. Il punto, 

che smonta definitivamente ogni prospettiva essenzialista, è che “non si è ob-

bligati, quando si è maschi, a mettersi dalla parte di ‘∀x Φx’. Ci si può mettere 

dalla parte del non-tutto. Vi si trovano uomini che non sono da meno delle 

donne. Succede. E che vi si trovano anche bene. Malgrado, non dico il loro 

fallo, ma malgrado ciò che li intralcia a questo titolo, essi intravedono, per-

cepiscono l’idea che debba esserci un godimento che è al di là”36. 

 

L’ospite 
 
È questa la via che indica Lacan, singolarizzare il proprio godimento, che è 

“non-tutto” proprio perché non esiste un universale (com’è invece quello del 

principio di castrazione, ossia quello del linguaggio37) sotto cui ricondurlo. Si 

tratta di diventare un corpo che non si è mai stati, ma per diventarlo occorre 

che questo corpo sia costruibile, sia appunto un corpo che si ha; allo stesso 

tempo questo corpo occorre incarnarlo, occorre appunto essere questo corpo. 

Bisogna essere ciò che non si ha, il che significa avere ciò che si è. Solo in 

questa radicale e definitiva non coincidenza con se stessi la mente può abitare 

 
33 Ibid. 
34 Ivi, p. 70. 
35 Ibid. 
36 Ivi, pp. 71-72. 
37 Cfr. F. Cimatti, Il taglio. Linguaggio e pulsione di morte, Quodlibet, Macerata 2015. 



 

PARAGGI 207 
 

il corpo, cioè quanto di più intimamente estraneo ci sia: “forse ciò che de-

scriviamo” dice Lacan nel Seminario VII, è da intendere “come quel luogo 

centrale, quell’esteriorità intima, quell’estimità che è la Cosa”38 (cioè 

l’inconscio). Forse allora l’immagine migliore per definire il corpo, rispetto al 

soggetto che lo parla, è quella dell’ospite: 

 
Non c’è riconoscimento nell’incontro con l’ospite, né corrispondenza. 

Egli è in senso letterale l’inatteso. Questa circostanza […], è quella che 

sta a fondamento di ogni atto di autentica conoscenza. Laddove essa 

non si verifica possiamo affermare che il nuovo, il non ancora cono-

sciuto, non è entrato nella nostra vita. L’ospite è anche il solo che può 

dare la giusta immagine della nostra unicità, come il desiderio ci dà 

quella della nostra solitudine. È dunque in un territorio non familiare 

che lo si incontra. Una terra d’esilio e d’esplorazione dove l’inganno del 

desiderio non trova l’oggetto poiché non è terra di solitudine ma di 

solitari.39 

L’ospite arriva quando non ce lo aspettiamo (un ospite atteso non è un 

ospite), allo stesso tempo l’ospite mette in questione la nostra presunta auto-

nomia e autosufficienza: è l’ospite che ci fa vedere la nostra condizione solita-

ria, proprio come Whiteread ci mostra il vuoto che sostanzia i “nostri” pieni. 

Scoprendo che l’ospite, in realtà, non è propriamente un estraneo, l’ospite ci 

costringe a vedere noi stesse come delle “straniere”, perché in lui vediamo la 

nostra stessa condizione, quella di chi non è padrona del proprio mondo, ma 

appunto lo vive senza possederlo; essere una straniera nel “proprio” corpo, 

cioè abitare la propria stessa estraneità. L’ospite siamo noi stesse, abitate da 

una presenza – quello che l’abitudine ci fa chiamare “il nostro corpo” – che 

non controlliamo in alcun modo, e che tuttavia è quanto di più intimo ci è da-

to sentire. Il corpo incorporato non è altro che questa esitazione fra interno 

ed esterno, fra “io” e carne, fra pieno e vuoto. 

 
38 J. Lacan, Il Seminario. Libro VII. L’etica della psicoanalisi. 1959-1960 (1986), a cura di A. Di 

Ciaccia, Einaudi, Torino 2008, p. 165. 
39 M. Fraire, La porta delle madri, Cronopio, Napoli 2023, p. 143. 



 

208 POST-FILOSOFIE 

 

 
BIBLIOGRAFIA 
 

BENVENISTE E., Problemi di linguistica generale (1966), Il Saggiatore, Milano 

1994. 

BERENT I., “Consciousness isn’t ‘hard’—it’s human psychology that makes it 

so!”, in «Neuroscience of Consciousness», 2024, n. 1, consultabile qui: 

<https://doi.org/10.1093/nc/niae016>, consultato il 22/04/25. 

BLOOM P., Descartes’ Baby: How the Science of Child Development Explains 
What Makes Us Human, Basic Books, New York 2005. 

BUTLER J., Corpi che contano. I limiti discorsivi del “sesso”, Feltrinelli, Milano 

1996. 

CHALMERS D., “The Meta-Problem of Consciousness”, in «Journal of Con-

sciousness Studies»,  vol. XXV, 2018, n. 9-10, pp. 6–61. 

CIMATTI F., Il taglio. Linguaggio e pulsione di morte, Quodlibet, Macerata 

2015. 

—, La vita estrinseca. Dopo il linguaggio, Orthotes, Napoli 2018. 

—, ∃x (fx) Logica della decisione, Orthotes, Napoli 2024. 

DELEUZE G., Cosa può un corpo? Lezioni su Spinoza (1978-1981), Ombre Cor-

te, Verona 2010. 

FERNANDES G. e DE SOUSA LOPES C., “Origins of Pluripotency: From Stem 

Cells to Germ Cells”, in Concepts and Applications of Stem Cell Biology. 
A guide for Students, G. Rodrigues e B. Roelen (a cura di), Springer, New 

York 2020, pp. 29-55. 

FRAIRE M., La porta delle madri, Cronopio, Napoli 2023. 

GIBSON E. e ADOLP K., “The Perceived Self in Infancy”, in «Psychological In-

quiry», vol. III, 1992, n. 2, pp. 119-121. 

GREELY H., La fine del sesso e il futuro della riproduzione umana, Codice, To-

rino 2017. 

HOPKINS P. D., “Transhumanism”, in Encyclopedia of Applied Ethics, R. 

Chadwick (a cura di), vol. IV, Elsevier, Amsterdam 2012, pp. 414–422. 

HUME D., A Treatise of Human Nature (1739–40), Oxford University Press, 

Oxford 1978. 

HUSSERL E., Idee per una fenomenologia pura e per una filosofia fenomeno-
logica (1952), vol. II, a  cura di V. Costa, Einaudi, Torino 2002. 

KENTA M.  et alii, “Generation of functional oocytes from male mice in vitro”, 

https://doi.org/10.1093/nc/niae016


 

PARAGGI 209 
 

in «Nature», vol. DCXV, 2023, n. 3, pp. 900–906. 

KIMEMIAH W., “Sunset blues”, in Futuri uniti d’Africa. Fantascienza contem-
poranea africana, F. Verso (a cura di), Future Fiction, Roma 2021, pp. 

215-228. 

KOZLOV M., “Human trials of artificial wombs could start soon. Here’s what 

you need to know”,  in «Nature», vol. DCXXI, 2023, pp. 458-460. 

LACAN J., Il Seminario. Libro VII. L’etica della psicoanalisi. 1959-1960 (1986), 

a cura di A. Di Ciaccia, Einaudi, Torino 2008. 

—, Il Seminario. Libro XX. Ancora. 1972-1973 (1975), a cura di A. Di Ciaccia, 

Einaudi, Torino 2011. 

MCABEE G., CHAN A. e ERDE D., “Prolonged survival with hydranencephaly: 

report of two patients and literature review”, in «Pediatric Neurology», 

vol. XXIII, 2000, n. 1, pp. 80-84. 

MCKEOWN A. e LAWRENCE D., “Does a Mind Need a Body?”, in «Cambridge 

Quarterly of Healthcare Ethics», vol. XXX, 2021, n. 4, pp. 563–574. 

MILLER J.-A., “Biologia lacaniana ed eventi di corpo”, in «La psicoanalisi», vol. 

XXVIII, 2000, pp. 14-100. 

ONIANS R., Le origini del pensiero europeo. Intorno al corpo, la mente, 
l’anima, il mondo, il tempo e il destino (1951), Adelphi, Milano 2006. 

PRODI G., Gli artifici della ragione, Edizioni del Sole24ore, Milano 1987. 

VIRNO P., Avere. Sulla natura dell’animale loquace, Bollati Boringhieri, Tori-

no 2020. 

WITTGENSTEIN L., Ricerche filosofiche (1953), Einaudi, Torino 1974. 

—, Della certezza (1969), Einaudi, Torino 1978. 



 

210 POST-FILOSOFIE 

 

SITOGRAFIA 
 

<https://nectome.com> (consultato il 22/04/25). 

<https://www.enciclopediadelledonne.it/biografie/louise-brown> (consultato 

il 22/04/25). 

 

 

 

 

https://nectome.com/
https://www.enciclopediadelledonne.it/biografie/louise-brown

