Incorporazioni: “essere un corpo” € “non essere un corpo”

FELICE CIMATTT
DOI: https://doi.org/10.15162/1827-5133/2238

ABSTRACT

Gli esseri umani appartengono ad una specie animale che fa del suo stesso
corpo il primo e fondamentale oggetto tecnico. In questo senso la natura spe-
cie-specifica dei sapientes ¢ di essere animali la cui costituzione “naturale” &
immaginata, costruita, prodotta: la specie Homo sapiens é naturalmente artifi-
ciale. Il principale mezzo di immaginazione/costruzione dei corpi umani ¢ il
linguaggio verbale. I corpi umani sono pertanto costrutti tecno-simbolici.
Questo significa, ed & una conseguenza non ovvia, che anche la distinzione fra
corpo femminile e corpo maschile ¢ una distinzione che non puo essere assun-
ta come scontata, come una distinzione semplicemente “naturale”. Gli animali
umani sono gli unici animali, a quanto se ne sa, che devono costruire artifi-
cialmente il proprio corpo naturale. Nell'umano, 'artificio precede il naturale.

Human beings belong to an animal species that makes its own body the
first and fundamental technical object. In this sense, the species-specific na-
ture of sapientes is to be animals whose “natural” constitution is imagined,
constructed, produced: the species Homo sapiens is artificial by nature. The
main means of imagining/constructing human bodies is verbal language. Hu-
man bodies are therefore techno-symbolic constructs. This means, and this is
a non-obvious consequence, that the distinction between female and male
bodies is also a distinction that cannot be taken for granted as a simply “natu-
ral” distinction. Human animals are, as far as is known, the only animals that
have to construct their natural bodies artificially. In humans, the artificial
precedes the natural.

" Felice Cimatti & professore ordinario di Semiotica e teoria dei linguaggi presso 'Universita della
Calabria.

188 POST-FILOSOFIE


https://doi.org/10.15162/1827-5133/2238

11 piede di Kita era un moncherino straziato. Il baule di acciaio
che ci aveva accidentalmente fatto cadere sopra le aveva fran-
tumato le ossa e distrutto vasi sanguigni e nervi in modo irri-
mediabile. La portai alla clinica di rigenerazione dove dissero
che le occorreva un trapianto totale; una procedura semplice. Il
piede fu sistemato in un’ora, come nuovo. Avrebbe comunque
dovuto osservare un periodo di riposo per dare al suo corpo il
tempo di adattarsi al piede nuovo e guarire. Certe cose resta-
vano uguali, pensai: i corpi restavano corpi anche adesso che si
poteva cambiarli.!

Un sintagma misterioso: ‘il mio corpo”

“Il mio corpo”. Quante volte lo abbiamo sentito dire, e noi stesse lo ab-
biamo ripetuto senza pensarci, come qualcosa che si puo dire senza doverlo
giustificare tanto e scontato che il corpo, la carcassa di ossa carne e sangue che
ci tiene in vita (e qui comincia il problema, che cos’¢ questo “ci” che il “no-
stro” corpo terrebbe in vita?), sia appunto il “mio” corpo? In che senso e “mio”
il mio corpo? E mia I'automobile, che infatti ho comprato e se voglio posso
vendere, ¢ “mio” il maglione che mi tiene caldo in inverno, e che se voglio
posso regalare o buttare via quand’e troppo rovinato, & “mio” il gatto che vive
a casa con me, e che quand’e troppo malato, per non farlo soffrire inutilmente,
posso portare dal veterinario perché lo aiuti ad andarsene “via” senza dolore. F.
“mio” in questo stesso senso il “mio” corpo? In effetti ho un grande potere sul
“mio” corpo: posso farlo dimagrire, se “lo” vedo troppo grasso, oppure posso
modificarlo — ad esempio cambiando la forma del naso, o del seno — se non mi
piace, oppure posso addirittura decidere di farlo morire — anche se in questo
caso moriro con esso (in questa precisazione c’¢ tutta I'insopprimibile verita
del dualismo) — se, come per il gatto, non voglio che continui a vivere (ma chi,
esso 0 i0?) in un modo che non ritengo dignitoso (ancora, per esso o per me?).
In effetti, dire del “proprio” corpo che ¢ il “mio” corpo non e cosi fuori luogo:
come succede alle cose che possiedo, alle cose che appunto Ao, il cosiddetto
“mio” corpo e 'oggetto delle “mie” decisioni sovrane, nel senso che sul “mio”
corpo non ammetto che possa esistere qualcun altro che decida al posto mio

!'W. Kimemiah, “Sunset blues”, in Futuri uniti d’Africa. Fantascienza contemporanea africana, F.
Verso (a cura di), Future Fiction, Roma 2021, p. 316.

PARAGGI 189



(“il corpo & mio e lo gestisco io”, recita uno tra i piu celebri slogan del
femminismo). Per questo, ad esempio, ci sembrano cosi ingiuste quelle legi-
slazioni che, per motivi religiosi o giuridici, vietano I'eutanasia, perché le sen-
tiamo come un’intrusione assolutamente ingiustificata nelle “nostre” vite. Il
corpo, appunto, & “mio”.

La “banalita” del sintagma “il mio corpo” & anteriore alla distinzione fra
coscienza e autocoscienza, ma anche alla distinzione fenomenologica, peraltro
teoreticamente ambigua, fra Leib come “corpo vivo” e Kérperin quanto “cor-
po cosale”. In effetti quando Husserl sostiene, nelle Idee per una fenomenolo-
gla pura, che il primo e “Iunico oggetto che la volonta del mio io puro possa
muovere /iberamente e spontaneamente e che sia mezzo per produrre un mo-
vimento spontaneo e mediato di altre cose™ gia presuppone questo fondamen-
tale dualismo, altrimenti la stessa distinzione fra Leib e Kérper non potrebbe
essere giustificata (una distinzione, infatti, che un materialismo integrale non
puod ammettere).

Ma se il corpo é “mio” questo vuol dire che il corpo é separato, almeno in
linea di principio, da me che lo possiedo (lasciando imprecisato che cosa possa
essere questo “me” che lo “possiede”). Vuol dire che il corpo & un oggetto a
“mia” disposizione, e che quindi io che “ho” il corpo sono il soggetto di questa
relazione assolutamente squilibrata. Una relazione squilibrata perché tutto il
potere ¢ dal lato del soggetto, mentre I'oggetto non puo fare altro che subire le
decisioni arbitrarie del soggetto (pensiamo alla pillola anticoncezionale: chi &
che non vuole che la fecondazione abbia luogo, il corpo o il proprietario di
quel corpo?). Allo stesso tempo per0 il corpo, il “nostro” corpo, & affatto in-
separabile dal “suo” proprietario, perché non ci sarebbe soggetto senza il cor-
po-oggetto; come si dice oggi con una formula di moda (che ha completamen-
te rimosso la sua origine religiosa) la mente — che ¢ il nome con cui la psicolo-
gia denota quella che abbiamo chiamato finora “soggetto” — & embodied e sit-
uated, cioé non € un’entita disincarnata e sta sempre da qualche parte, nello
stesso luogo in cui si trova appunto il corpo (affermazione evidentemente fal-
sa: posso sperare che si fermi la strage di Gaza, ma questo pensiero & com-
pletamente disembodied, ¢ cioeé proiettato in un tempo del tutto diverso dal

2 E. Husserl, /dee per una fenomenologia pura e per una filosofia fenomenologica (1952), vol. 11, a
cura di V. Costa, Einaudi, Torino 2002, p. 154.

190 POST-FILOSOFIE



presente assoluto in cui si trova invece il “mio” corpo). Non ci sarebbe sogget-
to senza oggetto, non c’'¢ mind senza body (mentre invece puo esserci un body
senza mind). Lo sappiamo tutte che & cosi, che non puo essere che cosi, ep-
pure non possiamo fare a meno di sentire che fra “me” e il “mio” corpo c’¢ una
differenza e una distanza che ¢ difficile colmare (da questo punto di vista la
diffusa credenza religiosa che assume l'esistenza di un’anima separata dal cor-
po ha dalla sua molte buone ragioni pratiche e neurologiche?).

Ci troviamo cosi di fronte ad un’aporia, perché da un lato & evidente che la
mente (il soggetto umano, quell’entita che si riferisce a sé stessa come “i0”) &
inseparabile dal corpo, dall’altro pero le nostre esistenze dimostrano in modo
altrettanto evidente che ci comportiamo come se il corpo non solo fosse sepa-
rato dalla mente, ma che anzi sia un oggetto a disposizione del soggetto che ne
decide le sorti. Da un lato mente = corpo, dall’altro mente # corpo. Questo du-
alismo & inevitabile, anche se ci diciamo assolutamente anti-cartesiane, anche
se non abbiamo alcun dubbio sulla validita scientifica della embodied cogni-
tion. Poi basta che la mattina davanti allo specchio ci mettiamo il rossetto
sulle labbra oppure ci facciamo la barba per dimostrare, in pratica, che siamo
dualisti (cioe che trattiamo il corpo come qualcosa a nostra completa di-
sposizione, cioé come un oggetto), e che quindi nonostante quello che
sappiamo essere vero di fatto siamo cartesiane’.

L’aporia, e quindi non il problema ('aporia é irrisolvibile, il problema al-
meno in linea di principio é risolvibile) mente-corpo, ha numerose declina-
zioni: una delle piu insidiose & quella che prende la forma della contrap-
posizione fra artificiale e naturale. Secondo questa ulteriore forma di dualismo
il corpo sarebbe “naturale” mentre la mente (il soggetto, I'io) sarebbe invece

3 O almeno praticamente senza brain: cfr. G. McAbee, A. Chan e D. Erde, “Prolonged survival
with hydranencephaly: report of two patients and literature review”, in «Pediatric Neurology»,
vol. XXIII, 2000, n. 1.

4 Cfr. P. Bloom, Descartes’ Baby: How the Science of Child Development Explains What Makes
Us Human, Basic Books, New York 2005; D. Chalmers, “The Meta-Problem of Consciousness”, in
«Journal of Consciousness Studies», vol. XXV, 2018, n. 9-10; A. McKeown e D. Lawrence, “Does a
Mind Need a Body?”, in «Cambridge Quarterly of Healthcare Ethics», vol. XXX, 2021, n. 4; L.
Berent, “Consciousness isn’t ‘hard’—it’s human psychology that makes it so!”, in «Neuroscience
of Consciousness», 2024, n. 1.

> Cfr. F. Cimatti, La vita estrinseca. Dopo il linguaggio, Orthotes, Napoli 2018; P. Virno, Avere.
Sulla natura dell'animale loquace, Bollati Boringhieri, Torino 2020.

PARAGGI 191



“artificiale” o “culturale”. La mente, infatti, & culturalmente variabile; secondo
alcune attendibili ricostruzioni storiche, ad esempio, per gli antichi greci non
esisteva qualcosa di simile a quello che oggigiorno per gli occidentali é la
“mente”s. Al contrario il corpo dell’animale umano non dipende, o almeno
pensiamo cosi, dalle nostre variabili concezioni culturali: quello che con mol-
ta presunzione chiamiamo il “nostro” corpo é stato plasmato dalla selezione
naturale, non dalle “nostre” scelte. In questo senso il corpo, cosi almeno ci
piace pensare, ¢ un’entitd completamente naturale. Con l'ulteriore corollario,
ancora piu insidioso, che il fatto che il corpo sia “naturale” significherebbe
anche che il modo in cui il corpo & “naturalmente” rappresenterebbe anche il
modo “giusto” di vivere il corpo (da parte della mente) proprio perché cosi
stabilito dalla “natura”.

Al contrario, il senso comune contemporaneo (filosofico e non) sostiene
invece, sebbene come visto in modo non rigoroso, che siccome dovremmo
tutte essere anti-cartesiane e quindi anti-dualiste, allora non ¢ vero che abbia-
mo un corpo, piuttosto siamo — noi soggettivita umane dualistiche — tutt'uno
con il corpo. Ma il cosiddetto mind-body problem non ¢ affatto un problema,
come abbiamo appena compreso, € piuttosto un’aporia. Che la mente sia in-
separabile dal corpo non equivale a sostenere che la mente coincida con il
corpo, in particolare con il cervello®. Il corpo umano si colloca all’intersezione
di due affermazioni fra loro inconciliabili: la mente coincide con il corpo, la
mente non coincide con il corpo; siamo il corpo e pero abbiamo un corpo. In
altri termini, il soggetto umano & inseparabile dal corpo, e il soggetto umano &
separabile dal corpo. Ma in che senso il corpo sarebbe separabile dalla mente

6 Vedi R. Onians, Le origini del pensiero europeo. Intorno al corpo, la mente, I'anima, il mondo, il
tempo e 1l destino, Adelphi, Milano 2006.

7 Cadendo in quel passaggio — oggigiorno noto come fallacia naturalistica — stigmatizzato da
Hume come quello in cui l'uso di “Js, and is nor” si trasforma in modo “imperceptible” in quello di
“ought, or ought not’, D. Hume, A Treatise of Human Nature (1739-40), Oxford University Press,
Oxford 1978, p. 469.

8 Si pensi ai progetti avveniristici che prevedono in un prossimo futuro (si parla di anni, non di
secoli) di sviluppare tecnologie in grado di mappare I'intero connettoma di un cervello umano, in
modo da poterlo poi “caricare” sulla memoria di un computer: questo significherebbe, di fatto,
“salvare” tutti i ricordi della persona che aveva quel cervello, cioe la sua “anima” (& il progetto
della Nectome, un’azienda fondata dallo scienziato cognitivo Robert McIntyre: vedi
<https://nectome.com/>, consultato il 22/04/25).

192 POST-FILOSOFIE


https://nectome.com/

del soggetto? L’esempio piu diretto & quello da cui hanno preso il via queste
osservazioni, la formula banalissima “il mio corpo”. Questo elementare gesto
linguistico istituisce una distanza radicale fra chi pronuncia queste parole e
loggetto di queste stesse parole, il “suo” (della parlante) corpo. In effetti
nessun altro vivente, esseri umani a parte, dice niente di simile (in realta
nessun altro vivente a parte I'essere umano ha la capacita di usare un sistema
semiotico anche lontanamente simile ad una lingua umana).

In effetti il corpo diventa oggetto del soggetto parlante nel momento in cui
viene oggettivizzato attraverso lo stesso enunciato performativo “il mio cor-
po”®. Contemporaneamente viene istituito il soggetto in quanto separato
dall’ oggetto. Prima di questo enunciato non si dava dualismo fra il corpo e la
mente, fra la voce e il corpo di quella voce!. Attraverso la mediazione del ges-
to linguistico autoreferenziale il corpo unitario (in realta questa ¢ una presup-
posizione che andrebbe dimostrata, visto che sembra che per I'infansil cosid-
detto corpo proprio sia piuttosto una molteplicita di parti semi-
indipendenti!!) di un animale umano si divide in due parti, quella che parla e
si pensa come soggetto (I'io) attraverso quelle parole, e quella del corpo par-
lato, cioe del corpo oggetto dei discorsi del corpo parlante (“il mio corpo”, ap-
punto). Dall’esterno il corpo sembra sempre uno, ma € improvvisamente
diventato anche doppio. Questo dualismo ¢ la principale conseguenza del fat-
to che I'animale umano é soprattutto I'animale del linguaggio, che Homo sa-
piens significa prima di tutto Homo loquens, ossia I'animal, quod de se loqui-
tur. Dicendo allora “il mio corpo” I'animale umano allo stesso tempo separa da
sé il corpo — in quanto soggetto parlante, cioé come “i0” — ma unisce anche a
sé il corpo perché quel corpo & comunque il “suo” corpo. In questo consiste
l'aporia del corpo umano, che coincide completamente con chi lo possiede so-
lo nel momento stesso in cui quest’ultimo lo allontana da sé.

Ma il linguaggio, per gli esseri umani, non & innato nello stesso modo in
cui & invece innata la danza comunicativa per le api e il miagolio per i gatti.
Che il linguaggio non sia innato vuol dire, in pratica, che il linguaggio & un

9 Cfr. F. Cimatti, Ix(x) Logica della decisione, Orthotes, Napoli 2024.

10 Cfr. E. Benveniste, Problemi di linguistica generale (1966), 11 Saggiatore, Milano 1994.

1 Cfr. E. Gibson e K. Adolp, “The Perceived Self in Infancy”, in «Psychological Inquiry», vol. III,
1992, n. 2.

PARAGGI 193



dispositivo che si trova all’esterno del corpo dell’infans. Nei piccoli della spe-
cie umana non sordi il linguaggio verbale entra nel corpo attraverso le orec-
chie (per chi usa una lingua gestuale il linguaggio “entra” nel corpo attraverso
gli occhi). Il linguaggio & cioe un sistema artificiale esterno rispetto al corpo
che, una volta entrato al suo interno, lo ristruttura completamente. Lo cambia
al punto che la piccola umana impara a pensarsi e a sentirsi come un soggetto,
cioé appunto come quello strano vivente che possiede un corpo. L’infans ¢ un
corpo, 'umano che proviene dallo sviluppo di quell’infans ha un corpo. Ma
dal momento che il linguaggio e un dispositivo artificiale, questo significa che
il corpo umano e fin dallinizio della sua umanita un corpo artificiale, cio¢ un
corpo costruito, un corpo addestrato (non a caso una delle tappe fondamentali
dello sviluppo del piccolo umano consiste nell'imparare a controllare gli
sfinteri: ancora una volta, chi & che vuole che I'evacuazione avvenga in certi
luoghi e certi momenti e non in altri? Il corpo o il soggetto che si sta costruendo
come soggetto proprio imparando a controllare 'evacuazione?). Il corpo umano
é cosl fin dall'inizio naturalmente artificiale'?, cioé appunto un corpo né del tut-
to naturale né del tutto artificiale; si tratta di un corpo che si ha — perché altri-
menti non potrebbe essere un oggetto tecnico — ma anche di un corpo che si &,
perché il soggetto che controlla il corpo da un altro punto di vista & una mani-
festazione di quello stesso corpo controllato (il controllore ¢ un modo di essere
del controllato). Il corpo umano & allora un’entita intrinsecamente storica. E un
oggetto tecnico e quindi politico, ma & anche un oggetto che non smette di
sfuggire alla presa del linguaggio e del potere. Il corpo non esiste. Il corpo esiste
nella resistenza che oppone alla presa del linguaggio.

Che cos’é indubitabile?

In Della certezza Wittgenstein distingue — fra tutte quelle che si possono
usare parlando — due tipi fondamentali di proposizioni, quelle che chiama
“empiriche” e quelle “grammaticali”. Una proposizione empirica &, ad esem-
pio, “Piove”: si tratta di una proposizione di cui possiamo stabilire se sia vera —
effettivamente sta piovendo — oppure falsa, perché invece non sta piovendo.
Naturalmente ci sono moltissime altre proposizioni, come lo stesso Wittgen-

12 Cfr. Vedi G. Prodi, GIi artifici della ragione, Edizioni del Sole24ore, Milano 1987.

194 POST-FILOSOFIE



stein nota nelle Ricerche filosofiche'3, a cui la distinzione fra vero e falso non
¢ applicabile, tuttavia quelle empiriche sono le uniche che siano verificabili, e
che quindi occupano una posizione di rilievo nel campo del linguaggio e della
vita quotidiana. Possiamo sostenere che, in generale, il campo delle
proposizioni empiriche delimita il campo del dubitabile, ossia il campo di cio
di cui non possiamo essere assolutamente sicuri, di cid che puo essere in un
modo oppure in un altro. Si tratta del campo del possibile. Al contrario le
proposizioni “grammaticali” sono quelle proposizioni per quali non ha senso
chiedersi se siano vere o false, dal momento che si tratta di proposizioni affat-
to indubitabili. Se le proposizioni empiriche si muovono nel campo del pos-
sibile, quelle grammaticali, invece, rientrano nel campo di cio che e necessa-
rio, e che quindi non puo essere messo in questione. Wittgenstein stende
queste note fra fine anni ‘40 e i primi anni ‘50 (muore nell’aprile del 1951), e
vedremo fra poco quanto questa precisazione sia pertinente. Prendiamo in
considerazione un caso esemplare di proposizione grammaticale: “nessun uo-
mo ¢ mai stato sulla Luna”, una proposizione che al tempo in cui Wittgenstein
scrive non era nemmeno il caso di formulare tanto era scontata, ossia appunto
indubitabile:

Un adulto ha raccontato a un bambino di essere stato sulla Luna: il bam-
bino lo racconta a me, e io dico che era soltanto uno scherzo, che quel
tizio non & mai stato sulla Luna; che nessuno e mai stato sulla Luna; la
Luna & molto, molto lontana da noi, e non ci si pud arrampicare o volare
fin 1a. — Se ora pero il bambino insiste: che forse un modo per poter arri-
vare sulla Luna c’¢, e che magari io non lo conosco, ecc., — che cosa potrei
obiettargli? Che cosa potrei obiettare agli adulti di una tribui che credes-
sero che qualche volta gli uomini vadano sulla Luna (forse interpretano
cosl i loro sogni) e che tuttavia ammettessero che con i mezzi attuali non
e possibile arrampicarsi sulla Luna o volarci su? — Di solito, pero, a una
credenza di questo genere un bambino non stara aggrappato e ben presto
sara convinto da quello che gli diciamo in tutta serieta.

Non é esattamente cosi: che si puo insegnare a un bambino a credere a
un dio, oppure a credere che un dio non esiste, e gli si possono dare

13 1. Wittgenstein, Ricerche filosofiche (1953), Einaudi, Torino 1974, parte I, § 23.

PARAGGI 195



ragioni apparentemente plausibili per I'una o per I'altra cosa?

‘Ma allora non esiste nessuna verita oggettiva? Non & vero, oppure
falso, che qualcuno & stato sulla Luna?’ Se pensiamo nel nostro sistema,
allora & certo che nessun uomo & mai stato sulla Luna. Non soltanto una
cosa del genere non ci ¢ mai stata riferita seriamente da persone
ragionevoli, ma tutto quanto il nostro sistema di fisica ci vieta di cre-
derlo. Infatti, questo esige che si risponda alle domande: ‘Come ha fatto
a vincere la forza di gravita?, ‘Come ha fatto a vivere in assenza di
un’atmosfera?” e a migliaia di altre domande a cui non si potrebbe dare
una risposta. Ma, se in luogo di tutte queste risposte ci replicassero: ‘Noi
non sappiamo in qual modo si arrivi sulla Luna, ma quelli che ci arri-
vano si accorgono subito di esserci; e poi neanche tu puoi spiegare tut-
to’. Da uno che dicesse cosi ci sentiremmo spiritualmente molto dis-
tanti.!4

“Se pensiamo nel nostro sistema, allora & certo che nessun uomo & mai
stato sulla Luna” scrive Wittgenstein, e al tempo in cui scrive questa frase
nessuno ne puo dubitare. Possiamo dire che in quel tempo (inizio anni 50)
Passerzione “nessun uomo ¢ mai stato sulla Luna” & una affermazione neces-
sariamente vera. Ovvero non ¢ (era) possibile dubitarne: per questo si puo
considerare una proposizione grammaticale. Eppure una bambina avrebbe
potuto credere che fosse possibile andare sulla Luna, perché ad esempio aveva
letto il romanzo di Jules Verne Dalla terra alla Luna (1865) senza sapere che si
trattava di un’opera di fantascienza, e non della descrizione di un’operazione
effettivamente praticabile. L’esempio della bambina ¢ interessante, perché
mostra come una proposizione grammaticale non si imponga fin dall'inizio
come indubitabile, al contrario, bisogna insegnare alle bambine quali sono le
proposizioni grammaticali, cioé indubitabili, e quelle invece che sono em-
piriche, di cui quindi ha senso chiedersi se siano vere o false. Un po’ alla volta
la bambina impara a considerare alcune proposizioni come indubitabili, e
quindi non le viene mai in mente di metterle in discussione. In questo stesso
modo le si puo insegnare a credere in Dio — ad esempio attraverso una serie di
pratiche e di discorsi — cosicché infine pensera (senza sentire alcun bisogno di

14 1. Wittgenstein, Della certezza (1969), Einaudi, Torino 1978, pp. 20-21.

196 POST-FILOSOFIE



pensarlo e tantomeno di dirselo in modo esplicito) che “Dio esiste” sia una
proposizione grammaticale.

Prendiamo un altro esempio di proposizione grammaticale: “su che cosa si
fonda la credenza che tutti gli uomini hanno genitori? Sull’esperienza. E come
posso fondare sulla mia esperienza questa sicura credenza? Ebbene, la fondo,
non soltanto sul fatto che ho conosciuto i genitori di certi uomini, ma su tutto
quello che ho imparato sulla vita sessuale degli uomini e sulla loro anatomia e
fisiologia, e anche su quello che ho visto, e imparato, degli animali. Ma allora,
questa & davvero una prova?’’>. Al tempo in cui Wittgenstein sostiene che
“tutti gli vomini hanno genitori” nulla poteva essere addotto per smentire
questa affermazione. Ma come dal 20 luglio 1969 “nessun uomo ¢ mai stato
sulla Luna” ha perso il carattere di proposizione grammaticale per diventare
una pitt “semplice” proposizione empirica, allo stesso modo dal 25 luglio 1978
— giorno della nascita di Louise Joy Brown!¢ — I'affermazione “tutti gli uomini
hanno genitori” ¢ anch’essa diventata empirica, dal momento che quella che
sarebbe poi diventata Louise ¢ stata fecondata artificialmente in una provetta.
Louise ha ancora due genitori, ma in un senso completamente diverso da
quello che — al tempo di Wittgenstein — voleva dire avere due genitori. Per
non parlare della possibilita di sviluppare cellule germinali da cellule somati-
che'?, che di fatto rende la presenza di genitori in senso tradizionale ancora
meno necessaria (nei topi gia si possono trasformare le cellule somatiche in
cellule germinali — spermatozoi e ovuli — da un maschio®®). Quindi anche
l'affermazione grammaticale, nel 1950, “ogni essere umano ha due genitori” &
diventata oggigiorno una proposizione empirica, da confermare e specificare
di volta in volta. Certo, serve ancora un corpo umano di donna'® per portare

15 Tvi, pp. 39-40.

16 Cfr. <https://www.enciclopediadelledonne.it/biografie/louise-brown> (consultato il 22/04/25).
17 Cfr. G. Fernandes e C. De Sousa Lopes, “Origins of Pluripotency: From Stem Cells to Germ
Cells”, in Concepts and Applications of Stem Cell Biology. A guide for Students, G. Rodrigues e B.
Roelen (a cura di), Springer, New York 2020.

18 Vedi M. Kenta er al, “Generation of functional oocytes from male mice in vitro”, in «Nature»,
vol. DCXV, 2023, n. 3.

19 Come correttamente osserva un commento anonimo di revisione, “non tutte le persone che
possono portare/ portano avanti una gravidanza sono ‘donne’ (cosi come esistono ‘donne’ sterili)”.
In effetti la nozione di “donna” non & affatto scontata: per usare la distinzione di Wittgenstein,
“Questo & un corpo di donna” & una proposizione empirica non grammaticale.

PARAGGI 197


https://www.enciclopediadelledonne.it/biografie/louise-brown

avanti una gravidanza, per cui possiamo considerare la proposizione “ogni es-
sere umano nasce dal corpo di una donna” una proposizione grammaticale nel
senso di Wittgenstein. Tuttavia le ricerche in corso sulla costruzione di uteri
artificiali non rendono improbabile che fra qualche tempo (molto meno di
quanto possiamo immaginare?’) anche questa proposizione possa diventare
empirica. Per non parlare del fatto — di portata affatto epocale — che entro po-
chi decenni il modo principale per riprodurre la specie umana non sara piu il
“tradizionale” rapporto sessuale. Come scrive il giurista e genetista Henry
Greely:

prevedo che da qui a venti o forse quarant’anni [...] un aspetto del sesso
tendera a scomparire o quantomeno diminuira in modo marcato. La
maggior parte delle persone non ricorrera piu al rapporto sessuale per
concepire i propri figli. [...] [I] figli verranno concepiti in clinica. Ovuli
e spermatozoi saranno uniti tramite la fecondazione in vitro [...]. I
DNA degli embrioni cosl generati sara poi sequenziato e scrupo-
losamente analizzato, prima che siano prese decisioni (il passivo &
voluto) su quale embrione, o embrioni trasferire in ventre per un pos-
sibile sviluppo in uno, o pili, neonati viventi.

Aj futuri genitori sara detto tutto quanto desiderano sapere sul DNA,
poniamo, di cento embrioni e sulle implicazioni di quel DNA per le
malattie, 'aspetto fisico, il comportamento e altri tratti del bambino
che ciascuno di quegli embrioni potrebbe diventare. Verra poi loro
chiesto di sceglierne uno o due da trasferire in un ventre per una gesta-
zione e una nascita possibili. E tutto questo sara sicuramente legale, e,
per i potenziali genitori, libero.

In breve, noi esseri umani cominceremo, molto ampiamente, a
selezionare consciamente e consapevolmente le variazioni genetiche e,
quindi, perlomeno alcuni tratti e caratteristiche dei nostri figli.?!

In un mondo del genere (che peraltro ¢ gia da tempo il nostro mondo) una
delle piu antiche proposizioni grammaticali relative alla riproduzione umana,
mater semper certa est, pater numquam diventera allora una semplice (e quasi

20 Cfr. M. Kozlov, “Human trials of artificial wombs could start soon. Here’s what you need to
know”, in «Nature», vol. DCXXI, 2023.
2L H. Greely, La fine del sesso e 1l futuro della riproduzione umana, Codice, Torino 2017, pp. XI-XIL.

198 POST-FILOSOFIE



sempre falsa) proposizione empirica. Ma questo significa che il corpo umano,
quel corpo che peraltro possiamo avere perché non siamo altro che quello
stesso corpo, si colloca all’intersezione fra proposizioni grammaticali ed em-
piriche, cioé si colloca fra i fenomeni naturali e quelli artificiali, senza essere
mai soltanto naturale ma nemmeno soltanto artificiale. In questo senso il cor-
po umano & sempre un campo di sperimentazione. La domanda da porsi,
quando si ha a che fare con un corpo “non [¢] ‘Cos’e¢?’, ma: ‘Cosa e capace di
fare o sostenere?” Niente piu essenze generali, solo singolarizzazioni. [...] La
quantita di potenza cambia infinitamente negli enti”?2. Ma se non ci sono “pitt
essenze generali”, viene da porsi una domanda radicale (a cui non proveremo
a rispondere, ma che & importante tenere a mente): “gli esseri umani si
dividono in donne e uomini” & una proposizione grammaticale o empirica?

Incorporazioni

Non, allora, il corpo, bensi 7 corpi, che sono tanti — molto piu che i soli
corpi femminili o maschili — quanto soprattutto gli esperimenti corporei. In
effetti piti che di “corpo” sarebbe il caso di parlare di incorporazioni, cioé dei
modi che non possono che essere molteplici e singolari (sono queste le “sin-
golarizzazioni” di cui parla Deleuze) attraverso cui i diversi agenti umani
provano a sperimentare la propria sconosciuta corporeita. Cioé¢ i modi at-
traverso cui quelle entita dualistiche che sono gli esseri umani, cioe quelle en-
tita che sono diventate propriamente umane dividendosi al proprio “inter-
no”? in mind e body, cercano di costruire una nuova e affatto inedita entita
unitaria. Parliamo di incorporazione perché I'umano, di fatto, & un vivente
disincarnato, nel senso che non coincide mai con quello che molto presun-
tuosamente chiama il “proprio” corpo (dire “il mio corpo” non significa altro,
in realta, che “io non sono il corpo che dico di essere mio”; ossia significa che
“io” & fuori dal corpo). Se 'umano & un vivente naturalmente artificiale, si
tratta allora di evitare tanto i tentativi di “naturalizzarlo” — o peggio ancora di
“ri-naturalizzarlo” — quanto quelli di renderlo ancora piu artificiale, come ad

22 G. Deleuze, Cosa pud un corpo? Lezioni su Spinoza (1978-1981), Ombre Corte, Verona 2010, p. 81.
2 Com’e evidente la stessa distinzione fra interno ed esterno ¢ empirica, non grammaticale.

PARAGGI 199



esempio vorrebbe il movimento del transumanismo?!. Quello che queste due
posizioni non colgono, del complicato rapporto fra soggetto-io e oggetto-
corpo & che non si tratta di un problema risolvibile, quanto di un’aporia, come
tale irrisolvibile: I'aporia non si risolve, si abita, come i “corpi impensabili, a-
bietti, invivibili” di cui parla Butler®. Come non e mai esistito un corpo
umano soltanto naturale (per questo lo slogan “torniamo alla natura” non si-
gnifica nulla), cosi non ¢ immaginabile una mente priva di un sostrato mate-
riale, cioé una mente del tutto disembodied. In questo senso l'incorporazione
& un’operazione che non intende risolvere il dualismo mind/body (Homo sa-
piens & questo stesso dualismo), quanto piuttosto trovare un modo singolare —
ogni volta e la prima volta — per “abitare” questo stesso dualismo. Ossia il mo-
do affatto unico di consistere in questa insopportabile separazione.

E in questo contesto che si colloca la peculiare “biologia lacaniana®?, cosi
come la definisce forse il piti acuto interprete del pensiero di Jacques Lacan,
Jacques-Alain Miller. Quello che qui chiamiamo “incorporazione” Miller lo
chiama “Uno”, in cui collassa il dualismo fra soggetto e oggetto. In questo sen-
so I'Uno e successivo al due del dualismo fra mente e corpo; per questa
ragione “L’Uno viene dal significante e non dall'Uno del corpo™. All'inizio,
come abbiamo visto pill sopra, c’e¢ 'azione divisiva del linguaggio (in partico-
lare del “significante”); & questo dualismo che si tratta di comporre, e non
ricomporre, perché il due & originario (il corpo che precede il corpo simbolico
non e propriamente umano): “se per 'animale ¢ lecito identificare l'essere e il
corpo, per la specie umana non lo &. Concerne lo statuto del corpo parlante: il
corpo non rileva dell’essere bensi dell’avere [...]: Tuomo Aa un corpo’ [...].
Egli [Lacan] nota d’altronde che da sempre si ha un corpo, ma che oggi & an-
cora piu chiaro perché abbiamo spinto molto avanti lidentificazione
dell'uomo con il suo sapere”?. La psicoanalisi (almeno quella lacaniana) “man-
tiene il suo spazio” proprio “nella faglia dell'identificazione fra I'essere e il

24 Cfr. P. D. Hopkins, “Transhumanism”, in Encyclopedia of Applied Ethics, R. Chadwick (a cura
di), vol. IV, Elsevier, Amsterdam 2012.

% 7. Butler, Corpi che contano. I Iimiti discorsivi del “sesso”, Feltrinelli, Milano 1996, p. XVIIL

26 Cfr. J.-A. Miller, “Biologia lacaniana ed eventi di corpo”, in «La psicoanalisi», vol. XX VIII, 2000.

27 Ivi, p. 16.

2 Ivi, p. 17.

200 POST-FILOSOFIE



corpo”®. Mentre per gli altri viventi I'essere coincide con il corpo, per la
vivente umana — ossia la vivente che istituisce sé stessa come soggetto at-
traverso la formula “il mio corpo” — I'essere non coincide con il corpo, al con-
trario, l'essere & il cogito, il puro dirsi come soggetto parlante (cioé appunto
come “sapere”) separato dal corpo; si apre cosi la possibilita di una “seconda
vita, la vita significante che sdoppia la vita naturale. La vivente, nella specie
umana, esiste come significante al di la della vita naturale, in qualche modo la
vivente e sdoppiata con la ‘vita significante™3.

Dal dualismo mente-corpo deriva un ulteriore corollario dualistico, quello
fra trascendenza (é questa la “seconda vita”) e 'immanenza del mondo in cui
si trova il corpo. Quando Miller parla di “Uno” (sulla scorta di quanto dice La-
can in particolare nei Seminari XIX e XX) sta appunto cercando un modo per
fare uno del dualismo fra soggetto e oggetto, fra “io” e corpo. Prima di provare
a seguire questo tentativo proviamo a capire qual é il percorso da seguire.
All’inizio, abbiamo detto, c’¢ la separazione della mente dal corpo, c’e¢ cioe
listituzione del soggetto in quanto separato dal corpo-oggetto. Questa separa-
zione “ammala” di trascendenza il soggetto umano perché lo allontana dal
mondo del corpo, cioé dal mondo della vita. Il soggetto ¢ malato di tra-
scendenza. Una malattia che propriamente consiste nel fatto che il soggetto &
completamente assoggettato al dispositivo del linguaggio; ¢ infatti nel mo-
mento in cui 'umano comincia a dirsi — e quindi a istituirsi — come soggetto
che si separa dal corpo. il linguaggio quindi il fondamentale dispositivo divi-
sivo. L'umano & umano perché parla e pensa nel linguaggio. Essere umano
significa in definitiva allontanarsi dal corpo. Allo stesso tempo 'umano non
puo liberarsi dal linguaggio, non pitt di quanto possa liberarsi di se stesso. Se-
condo Miller (e Lacan) per provare a venire a capo della “malattia della trascen-
denza” bisogna collocarsi proprio nel punto di attivazione di questo dualismo;
non si tratta di scegliere il corpo contro la mente (il corpo-oggetto esiste solo
come invenzione del soggetto) oppure scegliere la posizione trascendente del
soggetto, perché senza corpo quel soggetto non riesce a sostenere se stesso.

Si tratta piuttosto di disattivare il dispositivo dualistico del linguaggio
istallandosi proprio laddove entra in azione. Se l'effetto del dualismo assume

2 Ivi, p. 18.
30 Ivi, p. 40.

PARAGGI 201



la forma di un sintomo nevrotico, ad esempio, si tratta non di combattere quel
sintomo, si tratta piuttosto di fare uso di quello stesso sintomo. Si pensi all'uso
che un’artista come Rachel Whiteread riesce a fare della separazione fra sog-
getto e oggetto e in particolare fra pieno e vuoto: Whiteread rende visibile gli
spazi vuoti che delimitano dallinterno un oggetto. Ad esempio vediamo, in
una delle sue opere piu celebri, non la rampa di una scala, bensi vediamo lo
spazio vuoto che si apre fra gli scalini e la parte inferiore della rampa sopras-
tante. Vediamo quello che normalmente non vediamo, ma che & sempre stato
li insieme allo spazio familiare e ovvio in cui ci muoviamo in modo semi-
automatico. Whiteread ci fa vedere il vuoto, e quindi ci fa “svuotare” il pieno.
Non si tratta di disattivare questa contrapposizione, un’operazione che & im-
possibile, si tratta piuttosto di tenere insieme quanto siamo abituate a pensare
in modo dualistico, in base al dualismo dentro/fuori, interno/esterno, inti-
mo/visibile.

202 POST-FILOSOFIE



Fig. I Rachel Whiteread, Untitled (Stairs), 2001

Whiteread usa cosi il “sintomo” (che in fondo non é che la manifestazione
del dualismo fra interiorita ed esteriorita) e non viene semplicemente “usata”
dal sintomo, come sarebbe se privilegiasse I'interno rispetto all’esterno o vi-
ceversa. Se il “sintomo” — in quanto effetto del dispositivo divisivo del lin-
guaggio — produce allontanamento dal corpo, si tratta allora di riportare al

PARAGGI 203



corpo la trascendenza del sintomo, cosi come nei “vuoti/pieni” di Whiteread
si riporta all’esperienza corporea, allo stesso tempo visiva e tattile, la fonda-
mentale operazione di separazione della mente dal corpo. Questa operazione,
prosegue Miller, “che potremmo chiamare di corporeizzazione, ¢ in qualche
modo il rovescio della significantizzazione. Si tratta [...] del significante che
entra nel corpo™!. Se il “significante” aveva prodotto la trascendenza del sog-
getto rispetto al corpo — e quindi la trascendenza come rimpianto del corpo,
come sintomo — il movimento contrario consiste nel tentativo di incarnare la
trascendenza. Il “vuoto/pieno” di Whiteread trasforma il taglio del “signifi-
cante” in una presenza affatto immanente e corporea. Cioe porta il soggetto al
corpo, dal momento che ora il “vuoto” ¢ affatto sensibile, evidente, tattile ap-
punto. In questo senso parliamo di “incorporazione”: se la prestazione specifi-
ca del linguaggio & separare la mente dal corpo, I'incorporazione produce il mo-
vimento contrario, colloca la mente nel corpo, rende sensibile la separazione, e
quindi la disattiva, perché 'esperienza corporea ¢ sempre una esperienza piena:
il corpo non significa niente, il corpo non parla, non allude — tutte forme di
trascendenza — il corpo, finalmente, puo essere in modo indiviso. Si tratta, per
tornare al dualismo fra avere ed essere da cui siamo partiti, di essere un corpo
avendolo, cioé fare dell'avere una forma di essere. Il dualismo rimane, I'aporia
non si scioglie, tuttavia ora si da la possibilita di un “Uno”.

Nel Seminario XX. Ancora, Lacan distingue due fondamentali posizioni,
quella maschile e quella femminile. Si tratta di posizioni, va ribadito, non di
due essenze, tanto meno di due essenze naturali. Si tratta di una precisazione
importante, perché in questo modo & possibile che ci siano uomini che non
assumono la posizione maschile e che ci siano donne che non solo non as-
sumono la posizione femminile ma che anzi assumono la posizione maschile.
La posizione maschile nella societa patriarcale storicamente ¢ stata quella de-
gli uomini (ma appunto, né di tutti gli uomini né solo degli uomini), quella
femminile la posizione delle donne (anche in questo caso, non di tutte le
donne né solo delle donne) in quella stessa societa. Insistiamo sul fatto che si
parla di “posizione femminile” e “posizione maschile” e non semplicemente di
donne e uomini (ammesso che la distinzione fra sesso e genere sia realmente
possibile). Il punto é che nella prospettiva di Lacan il cosiddetto “corpo natu-

31 Ivi, p. 95.

204 POST-FILOSOFIE



rale” non esiste, dal momento che I'umano & l'animale del “significante” e
quindi il corpo umano é da sempre un corpo lavorato simbolicamente.

La posizione maschile & quella di chi accetta integralmente I'ordine sim-
bolico esistente, e che quindi si lascia “parlare” senza alcuna opposizione dal
sistema sociale e dai “suoi” (del sistema sociale) desideri. La formula di questa
posizione, nella peculiare notazione lacaniana, ¢ “Vx ®x”, che si legge cosi:
“ad ogni x umano si applica la proprieta ®”. Con “@” Lacan indica la “castra-
zione”, il principio generale che, nel suo modello antropologico, regola la vita
umana. Si diventa umani, ossia si entra nel campo del simbolico, rinunciando
al godimento corporeo (si ricordava piu sopra che la piccola umana &
pienamente accettata nella comunita umana quando impara a controllare gli
sfinteri, ossia appunto a posporre indefinitamente il godimento del corpo).
Questa posizione e quella maschile perché storicamente ¢ la posizione occu-
pata dalla maggioranza degli uomini, e subordinatamente dalla maggioranza
delle donne. E la posizione della legge universale (V & il simbolo del quantifi-
catore universale, “per ogni x”) che non ammette alcuna posizione singolare.

La posizione femminile, invece, & quella di chi resiste alla castrazione (a
“@”), ossia quella della “singolarizzazione”, cioé quella che qui abbiamo
proposto di chiamare “incorporazione”. Per indicare questa posizione Lacan
inventa letteralmente un nuovo quantificatore, che significa “non tutta/o”; la
formula della posizione femminile (che & detta “femminile” perché stori-
camente quella della maggioranza delle donne non & mai stata la posizione del
potere) &, nella peculiare formula lacaniana, “Vx ®x”, che si legge “non-tutto
di x cade sotto la proprieta ®”: “questa funzione inedita”, dice Lacan, “in cui la
negazione [la linea orizzontale sopra il simbolo V del quantificatore univer-
sale] verte sul quantificatore da leggersi come non-tutto, vuol dire che, se un
essere parlante qualsiasi si schiera sotto I'insegna delle donne & a partire dal
suo fondarsi sull’essere non-tutto, collocandosi nella funzione fallica [o prin-
cipio di castrazione, ®]”%2. La “posizione femminile” & quella di chi, donna
uomo o qualunque altra possibilita corporea, non si limita ad essere usato dal-
la legge universale della castrazione ma piuttosto prova a farne un uso sin-
golare, come Whiteread con il “vuoto”: “ecco cio che definisce la ... — che co-

327, Lacan, Il Seminario. Libro XX. Ancora. 1972-1973 (1975), a cura di A. Di Ciaccia, Einaudi,
Torino 2011, p. 69.

PARAGGI 205



sa? la donna, appunto, salvo che non si puo scrivere La donna se non barrando
il La. Non c’¢ La donna perché [...] per essenza essa € non tutta™3. Non esiste
l'universale “Za donna”, in questo consiste propriamente la “posizione
femminile”, che questa posizione non & universalizzabile; consiste piuttosto in
una postura verso le pretese dell'universale — di qualunque tipo sia, anche
quello che postula I'esistenza dell’essenza “Za donna” — alla ricerca di un mo-
do di essere un corpo che e affatto singolare. A questo modo singolare di es-
sere un corpo & associato un altrettanto singolare godimento, che Lacan
chiama — per differenziarlo da quello asservito al principio della castrazione,
quindi a ® — “un godimento [...] a/ di /2 del fallo™*, cioé appunto un godi-
mento non universalizzabile: “c’é un godimento a lei proprio, proprio a questa
lei che non esiste e non significa niente. C’¢ un godimento a lei proprio di cui
forse lei stessa non sa niente se non che lo prova — questo lo sa”®. Il punto,
che smonta definitivamente ogni prospettiva essenzialista, & che “non si & ob-
bligati, quando si & maschi, a mettersi dalla parte di ‘Vx @x. Ci si pud mettere
dalla parte del non-tutto. Vi si trovano uomini che non sono da meno delle
donne. Succede. E che vi si trovano anche bene. Malgrado, non dico il loro
fallo, ma malgrado cio che li intralcia a questo titolo, essi intravedono, per-
cepiscono I'idea che debba esserci un godimento che ¢ al di 1a™.

Lospite

E questa la via che indica Lacan, singolarizzare il proprio godimento, che &
non-tutto” proprio perché non esiste un universale (com’¢ invece quello del
principio di castrazione, ossia quello del linguaggio®) sotto cui ricondurlo. Si
tratta di diventare un corpo che non si & mai stati, ma per diventarlo occorre
che questo corpo sia costruibile, sia appunto un corpo che si ha; allo stesso
tempo questo corpo occorre incarnarlo, occorre appunto essere questo COrpo.
Bisogna essere cio che non si ha, il che significa avere ciod che si &. Solo in
questa radicale e definitiva non coincidenza con se stessi la mente puo abitare

33 Ibid.

34 1vi, p. 70.

3 Ibid.

36 Ivi, pp. 71-72.

37 Cfr. F. Cimatti, /] taglio. Linguaggio e pulsione di morte, Quodlibet, Macerata 2015.

206 POST-FILOSOFIE



il corpo, cioé quanto di pil intimamente estraneo ci sia: “forse cio che de-
scriviamo” dice Lacan nel Seminario VII, ¢ da intendere “come quel luogo
centrale, quell’esteriorita intima, quell’estimitd che & la Cosa”™® (cioe
I'inconscio). Forse allora 'immagine migliore per definire il corpo, rispetto al
soggetto che lo parla, & quella dell’ospite:

Non c’é riconoscimento nell'incontro con l'ospite, né corrispondenza.
Egli & in senso letterale I'inatteso. Questa circostanza [...], & quella che
sta a fondamento di ogni atto di autentica conoscenza. Laddove essa
non si verifica possiamo affermare che il nuovo, il non ancora cono-
sciuto, non & entrato nella nostra vita. L'ospite & anche il solo che puo
dare la giusta immagine della nostra unicita, come il desiderio ci da
quella della nostra solitudine. £ dunque in un territorio non familiare
che lo si incontra. Una terra d’esilio e d’esplorazione dove I'inganno del

\

desiderio non trova l'oggetto poiché non é terra di solitudine ma di
solitari

L’ospite arriva quando non ce lo aspettiamo (un ospite atteso non & un
ospite), allo stesso tempo l'ospite mette in questione la nostra presunta auto-
nomia e autosufficienza: é I'ospite che ci fa vedere la nostra condizione solita-
ria, proprio come Whiteread ci mostra il vuoto che sostanzia i “nostri” pieni.
Scoprendo che l'ospite, in realta, non & propriamente un estraneo, l'ospite ci
costringe a vedere noi stesse come delle “straniere”, perché in lui vediamo la
nostra stessa condizione, quella di chi non ¢ padrona del proprio mondo, ma
appunto lo vive senza possederlo; essere una straniera nel “proprio” corpo,
cioé abitare la propria stessa estraneita. L’ospite siamo noi stesse, abitate da
una presenza — quello che l'abitudine ci fa chiamare “il nostro corpo” — che
non controlliamo in alcun modo, e che tuttavia &€ quanto di piu intimo ci & da-
to sentire. Il corpo incorporato non & altro che questa esitazione fra interno
ed esterno, fra “io” e carne, fra pieno e vuoto.

38 J. Lacan, /I Seminario. Libro VII L'etica della psicoanalisi. 1959-1960 (1986), a cura di A. Di
Ciaccia, Einaudi, Torino 2008, p. 165.
39 M. Fraire, La porta delle madri, Cronopio, Napoli 2023, p. 143.

PARAGGI 207



BIBLIOGRAFIA

BENVENISTE E., Problemi di linguistica generale (1966), Il Saggiatore, Milano
1994.

BERENT I., “Consciousness isn’t ‘hard’—it’s human psychology that makes it
so!”, in «Neuroscience of Consciousness», 2024, n. 1, consultabile qui:
<https://doi.org/10.1093/nc/niae016>, consultato il 22/04/25.

BLOOM P., Descartes’ Baby: How the Science of Child Development Explains
What Makes Us Human, Basic Books, New York 2005.

BUTLER ., Corpi che contano. I Iimiti discorsivi del “sesso”, Feltrinelli, Milano
1996.

CHALMERS D., “The Meta-Problem of Consciousness”, in «Journal of Con-
sciousness Studies», vol. XXV, 2018, n. 9-10, pp. 6-61.

CIMATTI F., 1] taglio. Linguaggio e pulsione di morte, Quodlibet, Macerata
2015.

—, La vita estrinseca. Dopo il linguaggio, Orthotes, Napoli 2018.

—, Jx (fx) Logica della decisione, Orthotes, Napoli 2024.

DELEUZE G., Cosa pud un corpo? Lezioni su Spinoza (1978-1981), Ombre Cor-
te, Verona 2010.

FERNANDES G. e DE SOUSA LOPES C., “Origins of Pluripotency: From Stem
Cells to Germ Cells”, in Concepts and Applications of Stem Cell Biology.
A guide for Students, G. Rodrigues e B. Roelen (a cura di), Springer, New
York 2020, pp. 29-55.

FRAIRE M., La porta delle madri, Cronopio, Napoli 2023.

GIBSON E. e ADOLP K., “The Perceived Self in Infancy”, in «Psychological In-
quiry», vol. III, 1992, n. 2, pp. 119-121.

GREELY H., La fine del sesso e il futuro della riproduzione umana, Codice, To-
rino 2017.

HopkiNs P. D., “Transhumanism”, in Encyclopedia of Applied Ethics, R.
Chadwick (a cura di), vol. IV, Elsevier, Amsterdam 2012, pp. 414-422.

HUME D., A Treatise of Human Nature (1739-40), Oxford University Press,
Oxford 1978.

HUSSERL E., Idee per una fenomenologia pura e per una filosofia fenomeno-
logica (1952), vol. I, a cura di V. Costa, Einaudi, Torino 2002.

KENTA M. er alii, “Generation of functional oocytes from male mice in vitro”,

208 POST-FILOSOFIE


https://doi.org/10.1093/nc/niae016

in «Nature», vol. DCXV, 2023, n. 3, pp. 900-906.

KIMEMIAH W., “Sunset blues”, in Futuri uniti d’Africa. Fantascienza contem-
poranea africana, F. Verso (a cura di), Future Fiction, Roma 2021, pp.
215-228.

Kozrov M., “Human trials of artificial wombs could start soon. Here’s what
you need to know”, in «Nature», vol. DCXXI, 2023, pp. 458-460.

LACAN ]., Il Seminario. Libro VII. L'etica della psicoanalisi. 1959-1960 (1986),
a cura di A. Di Ciaccia, Einaudi, Torino 2008.

—, Il Seminario. Libro XX. Ancora. 1972-1973 (1975), a cura di A. Di Ciaccia,
Einaudi, Torino 2011.

MCABEE G., CHAN A. e ERDE D., “Prolonged survival with hydranencephaly:
report of two patients and literature review”, in «Pediatric Neurology»,
vol. XXIII, 2000, n. 1, pp. 80-84.

MCKEOWN A. e LAWRENCE D., “Does a Mind Need a Body?”, in «Cambridge
Quarterly of Healthcare Ethics», vol. XXX, 2021, n. 4, pp. 563-574.
MILLER J.-A., “Biologia lacaniana ed eventi di corpo”, in «La psicoanalisi», vol.

XXVIIIL, 2000, pp. 14-100.

ONIANS R., Le origini del pensiero europeo. Intorno al corpo, la mente,
l'anima, il mondo, il tempo e il destino (1951), Adelphi, Milano 2006.

PRODI G., GIi artifici della ragione, Edizioni del Sole24ore, Milano 1987.

VIRNO P., Avere. Sulla natura dell’animale loquace, Bollati Boringhieri, Tori-
no 2020.

WITTGENSTEIN L., Ricerche filosofiche (1953), Einaudi, Torino 1974.

—, Della certezza (1969), Einaudi, Torino 1978.

PARAGGI 209



SITOGRAFIA
<https://nectome.com> (consultato il 22/04/25).

<https://www.enciclopediadelledonne.it/biografie/louise-brown> (consultato
il 22/04/25).

210 POST-FILOSOFIE


https://nectome.com/
https://www.enciclopediadelledonne.it/biografie/louise-brown

