
 

88 POST-FILOSOFIE 

 

La relazione tra corpo e testo nelle interazioni digitali 

JULIA PONZIO* 
DOI: https://doi.org/10.15162/1827-5133/2234 

 

 

ABSTRACT 
L’interazione digitale all’interno dei social media produce una trasforma-

zione epocale del rapporto tra testo e corpo. Nell’orizzonte dell’interazione 

digitale che caratterizza i social media, il corpo non sta più “dietro” 

l’interazione comunicativa, non è più solo lo strumento di materializzazione 

dei segni, il punto di passaggio momentaneo, contingente ma necessario, che 

nel processo comunicativo fa da tramite da una mente all’altra; ma esso si tro-

va, piuttosto, completamente esposto. Elaborando il concetto di “corpo testua-

le”, il saggio analizza le modalità di questa esposizione, mettendo in evidenza 

la complessità dei processi costituitivi dei corpi testuali e la loro dimensione 

relazionale. 

 

The digital interaction within social media produces an epochal transfor-

mation in the relationship between text and body. In the horizon of digital 

interaction that characterizes social media, the body is no longer “behind” 

communicative interaction; it is no longer merely the instrument for the ma-

terialization of signs, nor the momentary, contingent but necessary point of 

passage that, in the communicative process, serves as a conduit from one 

mind to another, but is instead completely exposed. Elaborating on the con-

cept of the “textual body,” the essay analyses the modalities of this exposure, 

highlighting the complexity of the constitutive processes of textual bodies and 

their relational dimension. 
 

 
* Julia Ponzio è professoressa associata di Filosofia e Teoria dei Linguaggi presso l’Università degli 

Studi di Bari Aldo Moro. 

https://doi.org/10.15162/1827-5133/2234


 

SAGGI 89 
 

Il dilagare della interazione digitale all’interno dei social media produce 

una trasformazione epocale del rapporto tra testo e corpo. Nell’orizzonte 

dell’interazione digitale che caratterizza i social media, il corpo non sta più 

“dietro” l’interazione comunicativa, non è più solo lo strumento di materializ-

zazione dei segni, non è più il punto di passaggio momentaneo, contingente 

ma necessario, che nel processo comunicativo fa da tramite da una mente 

all’altra. Pensiamo a puro titolo di esempio all’ immagine del Corso di Lingui-
stica generale di Saussure in cui due corpi, rappresentati sino al collo, si fron-

teggiano collegati da linee che schematizzano i passaggi comunicativi1. Il cor-

po qui è presente, ma in forma parzializzata e contingente: in questo tipo di 

rappresentazione il corpo diventa l’involucro materiale della soggettività pen-

sante, auto-fondata e libera che traendo il pensiero da sé lo traduce in signifi-

canti che il corpo emette. Nel disegno dello schema comunicativo del Corso di 
Linguistica Generale, il corpo rimane ancorato alla sua definizione percettiva, 

senziente, che viene messa in evidenza dalle linee tratteggiate che collegano 

la bocca di ciascuna delle due teste (identiche) alle orecchie dell’altra. 

All’interno dell’interazione nei “social media”, invece, il corpo non ha più 

una funzione eminentemente percettiva, non è più un passaggio strumental-

mente necessario e contingente nel processo della comunicazione, ma si trova 

completamente esposto. All’interno dei social media, il corpo non è più 

l’identico delle sue funzioni percettivo-trascendentali, ma si fa testo in una 

dimensione in cui l’orizzonte non verbale del corpo che si espone è spesso 

preponderante rispetto a quello verbale. In questa dimensione, l’operazione 

classica del soggetto che consiste nel definirsi attraverso l’“io sono” cambia 

completamente di senso. L’“io sono”, all’interno dell’universo dei social me-

dia, non è più un autoreferenziale far riferimento a sé, non è più ripiegato 

nella ri-marca tautologica dell’“io sono quello che sono”, ma diventa piuttosto 

un’operazione costruttiva, un gioco di travestimento e di posizionamento. 

Non si tratta più del “penso dunque sono”, e neanche del “sono fatto così e co-

sì”. Il gioco comunicativo consiste, piuttosto, nel collocare il mio corpo in re-

lazione a qualcuno, ad un posto, ad una situazione, ad una posizione, ad un 

abbigliamento, ad una acconciatura, ad un atteggiamento, ad una coreografia, 

 
1 F. de Saussure, Corso di Linguistica Generale, trad. it. e cura di T. De Mauro, Laterza, Roma-Bari 

2005, p. 21. 



 

90 POST-FILOSOFIE 

 

dentro un meccanismo in cui l’intento non è tanto quello di confermarsi den-

tro un essere univoco, ma piuttosto quello di stupire, di mostrarsi in luoghi, 

atteggiamenti, relazioni e situazioni diverse da quelle in cui gli altri pensano 

di trovarci. 

Questa operazione costruttiva a cui il corpo partecipa esponendosi è molto 

diversa da uno storytelling. In primo luogo, perché si articola dentro una 

temporalità discontinua, frammentaria, i cui frammenti non sono tenuti in-

sieme né da connettori logici né da connettori temporali. In secondo luogo, 

per la massiccia presenza di frammenti che, invece di venire dal soggetto che 

si chiama “io” nel corpo esposto, sono citazioni, ricontestualizzazioni, estrapo-

lazioni di testi provenienti da altrove. 

Questa complessa costruzione dà luogo a ciò che potremmo chiamare un 

“corpo testuale”, che non è solamente una rappresentazione del corpo blocca-

ta, gelata, come potrebbe avvenire, per esempio, in un ritratto, ma si configu-

ra, piuttosto, come il corpo vivo in relazione con quegli altri corpi testuali che 

costituiscono la sua “community”. 

Il corpo testuale attraverso cui si interagisce con la community nei social 

media è dunque una “costruzione”, una “sintassi per frammenti”. Spesso si 

tende ad opporre l’idea della “costruzione” a quella del “reale”, attribuendo 

all’idea della costruzione una “leggerezza” che la realtà non ha: la costruzione 

viene spesso intesa come un gioco mutevole, poco serio, mentre invece la 

realtà avrebbe la serietà della persistenza. Tuttavia, i corpi testuali che ap-

paiono nei network digitali determinano un corto circuito anche all’interno di 

questa fondamentale opposizione tra costruzione e realtà, poiché, pur essendo 

costruzioni, questi corpi testuali non presentano la leggerezza effimera del 

gioco, ma al contrario sono caratterizzati da una pesantissima “persistenza”. I 

corpi testuali rimangono scritti, fissi, rileggibili, ripetibili fuori dal loro conte-

sto, archiviabili, immagazzinabili, dentro una persistenza ostinata che, come il 

reale o persino più di esso, può opporsi alla volontà di chi, in quei corpi, si ri-

conosce. Ciò che succede negli universi digitali interattivi “mi” succede, mi 

coinvolge, mi ferisce, mi stravolge, mi cambia, cambia la mia autopercezione, 

e non è sufficiente spegnere il device che mi connette alla rete per interrom-

pere la connessione tra me e il mio corpo testuale o i miei corpi testuali. Il 

corpo esposto nei social media diviene testo poiché i suoi pensieri, le sue sto-



 

SAGGI 91 
 

rie, le sue rappresentazioni, i suoi dialoghi diventano testi scritti, memorie di 

archivio ripescabili, ricitabili e ricontestualizzabili2. Prendiamo in considera-

zione il cyberbullismo, in cui un testo è in grado di ferire i corpi, di influenza-

re i comportamenti e persino di minacciare le vite; oppure situazioni come 

l'emulazione nella realtà di qualcosa vissuto in un videogioco; o ancora situa-

zioni in cui è possibile stabilire relazioni con persone e gruppi indipendente-

mente dalla loro reale corrispondenza o persino esistenza nel mondo “non 

virtuale”. In queste situazioni non c’è solo un corpo che produce un testo, 

come nell’idea classica della comunicazione, ma c’è anche (e forse soprattutto) 

un testo che agisce su un corpo modificandone i comportamenti, 

l’autopercezione, l’identità e, potremmo dire usando un termine filosofico 

abusato, l’“Essere”. 

Quando diciamo che un testo è in grado di agire sull’Essere di un corpo, è 

necessario precisare cosa chiamiamo “testo” e cosa chiamiamo “corpo”. Il “te-

sto” non è il testo della tradizione filosofica occidentale, che veicola un signi-

ficato, che deve essere decodificato e compreso in una dimensione comunica-

tiva e teoretico-gnoseologica. Il “corpo” non è il corpo della tradizione filoso-

fica occidentale, perché non è né la materialità del corpo biologico né il corpo 

percipiente, senziente e vivente. Il corpo che si muove interagendo con altri 

corpi negli universi digitali “è” i suoi segni, coincide con i suoi processi com-

positivi di scrittura e interagisce con altri corpi “in assenza” attraverso “sche-

mi di lettura”, piuttosto che “in presenza” attraverso schemi percettivi. 

Eco, in Semiotica e filosofia del linguaggio, definisce il testo come una ca-

tena coerente di enunciati oppure come un insieme di enunciati emessi simul-

taneamente e appartenenti ad almeno due o più sistemi semiotici differenti3. 

Il testo tradizionale è organizzato secondo una linea temporale o logica, in cui 

ogni segno è conseguenza del precedente e prepara il successivo. Pertanto, il 

testo tradizionale è lineare, coerente e concluso. Al contrario, i corpi testuali 

sono spesso non lineari, non coerenti e non conclusi in un divenire aperto e 

molteplice. I corpi testuali sono testi “sincretici”4. Nei processi di scrittura di 

 
2 Cfr. J. Derrida, “Firma, Evento, Contesto”, in Id., Margini della filosofia, trad. it. di M. Iofrida, 

Einaudi, Torino 1992. 
3 Cfr. U. Eco, Semiotica e filosofia del linguaggio, Einaudi, Torino 1984, pp. 64 e sgg. 
4 Cfr. A. J. Greimas e J. Courtés, “Sincrétique” in Idd., Sémiotique. Dictionnaire raisonné de la 
théorie du langage, Hachette, Paris 1986. 



 

92 POST-FILOSOFIE 

 

questi testi sincretici non vi è la necessità di una costruzione preventiva 

dell’architettura del testo, né di una sua elaborazione in forma conclusa. 

Ne I limiti dell’interpretazione, Eco riprende le modalità con cui la filoso-

fia occidentale ha considerato la relazione tra scrittura e lettura, riassumendo-

le in due punti di vista principali e opposti: 

a) Il significato del testo coincide con le intenzioni dell’autore; 

b) Il significato del testo è indipendente dalle intenzioni dell’autore, e de-

ve essere ricercato sia nel contesto e nei sistemi di significazione dell’autore, 

sia nel contesto e nei sistemi comunicativi del lettore5. 

Tuttavia, per analizzare i corpi testuali, è necessario andare oltre queste 

possibilità mutuamente escludenti, poiché nei corpi testuali le tradizionali 

dualità autore/lettore e scrittura/lettura vengono superate: una pagina perso-

nale all’interno di un social network, un blog, un videogioco interattivo in cui 

chi gioca si identifica con un personaggio della trama sono testi in cui non esi-

ste una chiara distinzione tra la scrittura dell’autore e l’interpretazione del let-

tore. Se pensiamo, per esempio, alla possibilità di condividere contenuti, de-

contestualizzarli e ricontestualizzarli, possiamo vedere come la distinzione tra 

“interpretazione” e “uso” non sia chiaramente rintracciabile in questo tipo di 

testi. Inoltre, all’interno di questo tipo di testualità, la distanza temporale tra 

scrittura e lettura non è sempre presente: il lettore entra nelle trame della 

scrittura poiché, ad esempio, un commento lasciato su un social network o 

un’“azione” di un altro partecipante in un gioco multiplayer possono modifi-

care istantaneamente la successiva costruzione del testo. 

Parlare di “corpi testuali” vuole dire passare dall’idea di un corpo che per-

cepisce ed è percepito all’idea di un corpo che legge ed è letto, trasformando 

così non solo la corporeità biologica ma anche la corporeità vivente-senziente 

in “materialità testuale”. 

Questa materialità testuale non risponde all’idea di testo come unità signi-

ficativa in quanto i corpi testuali negli universi digitali si articolano fuori dai 

paradigmi della linearità logico-narrativa, fuori dalla coerenza e dalla conclu-

sione, e si costruiscono senza uno schema che li precede, dentro una struttura 

molto simile a ciò che ne La preparazione del Romanzo Barthes chiama “Al-

 
5 Cfr. U. Eco, I limiti dell’interpretazione, Bompiani, Milano 1990, cap. 1.2. 



 

SAGGI 93 
 

bum”, distinguendolo dalla forma tradizionale del “Libro”6. Ciò significa che 

nel caso dei corpi testuali le modalità di connessione dei significanti sono 

molto più complesse che nei testi tradizionali, anche perché, come nel caso 

dei testi artistici, è spesso difficile operare la classica distinzione tra piano 

dell'espressione e piano del contenuto. Ciò che rende complesso analizzare i 

corpi testuali che interagiscono negli universi digitali è che essi scompigliano 

le tradizionali dualità autore/lettore e scrittura/lettura. Non si tratta solo del 

gioco delle condivisioni di contenuto attraverso cui faccio entrare nel corpo 

testuale che mi rappresenta segni prodotti da altri, ma si tratta anche, ad un 

livello più complesso, di tenere conto della presenza di un lettore “attivo”, che 

attraverso i propri commenti su un social, oppure anche attraverso una “azio-

ne” in un gioco  multiplayer, può modificare istantaneamente la costruzione 

del testo, testo che si intesse, in tempo reale, all’interno del rapporto interatti-

vo. Le interazioni tra corpi testuali sono molto diverse da quelle che coinvol-

gono il soggetto classicamente inteso o, se vogliamo, l’“autore”. Se ci riferiamo 

all’idea del soggetto moderno, il soggetto è completo, “al completo”, potrem-

mo dire, prima di ogni possibile interazione comunicativa “si sa”, conosce il 

proprio essere ancor prima di enunciarlo, così come è completo il suo corpo, 

inteso come “carnalità” vivente-percettiva, in grado di mettersi in connessio-

ne immediata con il mondo circostante. I corpi testuali che si muovono negli 

universi digitali interattivi sono, invece, “in costruzione”, costruiti attraverso 

l’interazione, mobili a tal punto da non potere essere estrapolati dalle reti 

dentro le quali si intessono. 

È interessante applicare a questa idea di corpo, che non risponde né al 

concetto di corpo biologico né a quello del corpo/carnalità vivente-senziente, 

la complessa concezione della corporeità che emerge dalla filosofia di Jean-

Luc Nancy. Nancy interpreta la corporeità come dinamica tra Corpus e corpo. 

Ciò che Nancy chiama Corpus è un toccarsi che mette in relazione, una “sin-

tassi senza ragione trascendentale” all’interno della quale il mio corpo singola-

re è già sempre coinvolto, senza che vi sia la mitologia di un momento “origi-

nario” in cui il mio corpo singolare precede la sua appartenenza ad una rete 

 
6 Cfr. R. Barthes, La preparazione del Romanzo. Vol. II, trad. it. di E. Galiani e I. Ponzio, Mimesis, 

Milano-Udine 2010, pp. 295 e sgg. 



 

94 POST-FILOSOFIE 

 

relazionale7. Questa complessa dinamica descritta da Nancy si gioca, potrem-

mo dire, su due dimensioni: la dimensione orizzontale che costituisce il cor-
pus, ossia la rete relazionale in cui siamo già sempre coinvolti e che è costitui-

ta da una sintassi senza ragione trascendentale, e una seconda dimensione, 

che potremmo definire verticale, tra il piano relazionale e il piano della singo-

larità irriducibile che si muove all’interno di queste relazioni e si trova impli-

cata in queste relazioni non solo a causa di convenzioni politico sociali, ma 

anche e soprattutto attraverso dinamiche che hanno a che fare con il deside-

rio. Il corpus, quindi, oltre che essere preso all’interno di una dinamica oriz-

zontale che lo mette in relazione, è anche coinvolto in una dinamica vertica-

le, di profondità, che è la dinamica tra corpus e corpo, che tira in ballo non 

solo una soggettività storico-sociale ma anche e soprattutto una singolarità de-

siderante, che tiene insieme gli elementi del corpus per attrazione rendendoli 

l’uno per l’altro insostituibili e facendo della loro relazione tutt’altro che un 

rapporto indifferente tra indifferenti. Il corpus, quindi la dimensione sociale-

relazionale, in questo senso, non è qualcosa che “capita” al corpo facendone 

perdere il senso originario. Il rapporto tra corpus e corpo non è una dicoto-

mia, una alternativa o un bivio, e neanche un incontro o una sintassi. Il rap-

porto tra corpus e corpo, così come Nancy lo descrive, non è un processo, non 

è un mutamento, non è una sublimazione, non è una realizzazione, non è un 

assorbimento. Corpus e corpo restano polarizzati in una tangenza senza com-

presenza, senza identificazione possibile. Il corpo è già corpus, è già la dimen-

sione desiderante della relazione. In questa dinamica tra corpus e corpo, il 

corpo non è più né il corpo biologico, né il corpo carnale vivente-percipiente, 

ma si struttura dentro una dinamica tra il corpo desiderante e il corpus rela-

zionale, dinamica che gli universi digitali interattivi non fanno che complica-

re. La dimensione attraverso la quale questo corpo testuale si relaziona non è 

più quella vivente-percipiente della carne, del carnale, ma piuttosto quella di 

uno spazio limite di pura esteriorità, vulnerabilità, esposizione, lontana da un 

rimando all’interiorità. Potremmo definire questa dimensione “pelle”, intesa 

come un confine che sconfina attraverso l’interazione, come un limite che 

tutto fa fuorché delimitare. Nelle interazioni digitali, questa pelle non è più 

una superficie da toccare dentro una tangenza sensoriale o sensuale, ma piut-

 
7 Cfr. J.-L. Nancy, Corpus, trad. it di A. Moscati, Cronopio, Napoli 2024, pp. 45 e sgg. 



 

SAGGI 95 
 

tosto una superficie da leggere dentro una dimensione necessariamente se-

miotica, che complica il concetto di corpo attraverso quello di testo, e vice-

versa.   Nella parte introduttiva de La Farmacia di Platone Derrida definisce il 

concetto stesso di “testo” attraverso un’immagine che ha a che fare con la pel-

le, con l’epidermide intesa come tessuto8. In questo saggio il testuale, il tessile 

e l’istologico rappresentano un gioco interpretativo all’interno del quale il te-

stuale e l’istologico, quindi la scrittura e la pelle, sono tenute insieme dal “tes-

sile”, ossia dall’immagine dell’intreccio, della trama, attraverso cui il testo, o il 

tessuto, si fa, ma anche si disfa, come nella tela di Penelope. Questo elemento 

del “tessuto”, della “trama” che tiene assieme il “testuale” e l’“istologico”, è ciò 

che fa sì che ogni qualvolta la pelle appare nel discorso derridiano essa non è 

mai “nuda”, ma si intravede, piuttosto, come luogo di accoglienza di un testo, 

di un tessuto, di una scrittura, dentro un meccanismo in cui, come nei corpi 

testuali che interagiscono negli universi digitali, il corpo non si dà mostrando-

si, mettendo a nudo la propria pelle ma, al contrario, dentro travestimenti che 

ne sono la traccia. La cicatrice, la ferita, per esempio, sono elementi che ap-

paiono spesso nel discorso derridiano per fare intravedere la pelle senza no-

minarla, per segnarla e consegnarla a narrazioni possibili. La traccia riveste, o 

meglio traveste, la pelle in un gioco complicato, in cui l’interpretazione non 

elimina dei veli approssimandosi al “nocciolo”, al “vero”, ma piuttosto scom-

bina i travestimenti, li riscrive, li reinterpreta. La questione del corpo si tra-

sforma, in questo modo, nella questione della tecnica della costruzione dei 

corpi, in cui ciò che appare come pelle è invece un rivestimento così aderente 

che non si mostra, spacciando per nudo un corpo che non lo è, e per naturale 

un corpo che è sempre protesico. Queste tecniche, questi dispositivi sono, 

come dice Deleuze in Due regimi di folli, regimi definitori del visibile e 

dell’enunciabile9: si tratta cioè di dispositivi che travestono il corpo occultan-

do il travestimento, mostrando una pelle che sembra nuda, un corpo che sem-

bra biologico, un universo di relazioni che sembrano “fatti”, un insieme di 

rappresentazioni che sembrano “adeguate”. Gli universi comunicativi digitali 

moltiplicano questi dispostivi creando luoghi eterotopici, per usare una 

 
8 Cfr. J. Derrida, La farmacia di Platone, trad. it. di R. Balzarotti, Jaca Book, Milano 1985, pp. 52 e sgg. 
9 G. Deleuze, Due Regimi di folli e altri scritti, trad. it di D. Borca, Einaudi, Torino 2010, p. 280. 



 

96 POST-FILOSOFIE 

 

espressione di Foucault10, in cui le regole del gioco stabiliscono come e con 

quali segni il corpo possa non solo comunicare con altri corpi, ma darsi, mani-

festarsi, muoversi, “essere” – potremmo dire con un termine metafisicamente 

pesante. Lavorare sulla moltiplicazione di questi dispositivi di costruzione di 

un soggetto incarnato non significa rivendicare un luogo della non-

costruzione, una realtà nuda, un vero immediato, un me autentico, una singo-

larità neutra, ma significa piuttosto concentrare l’analisi sul cambiamento, su 

una trasformazione che non cambia solamente le modalità dei processi comu-

nicativi ma, in maniera più profonda, altera i processi di soggettivazione e di 

modellazione del reale. 

Preciado, in Un appartamento su Urano11, scrive che gli schermi sono la 

nuova pelle del mondo, la pelle di una entità collettiva in via di soggettivazio-

ne. Questa nuova entità collettiva è costituita da corpi testuali le cui intera-

zioni non obbediscono alle regole classiche di quello che Deleuze chiama il 

“dispositivo del soggetto”12. Non si tratta più del soggetto che si auto-fonda 

prima di ogni relazione nella sua dimensione interiore che precede la dimen-

sione semiotica, ma piuttosto di una dimensione relazionale semiotica che tra-

sforma i corpi alterando i confini della loro pelle. 

 
 
 
 

 
10 Cfr. M. Foucault, Eterotopia, trad. it di S. Vaccaro e T. Villani, Mimesis, Milano-Udine 2010. 
11 P. B. Preciado, Un appartamento su Urano, Fandango, Roma 2020. 
12 G. Deleuze, Due Regimi di folli e altri scritti, cit., p. 280. 



 

SAGGI 97 
 

 
BIBLIOGRAFIA 
 

BARTHES R., La preparazione del Romanzo. Vol. II, trad. it. di E. Galiani e I. 

Ponzio, Mimesis, Milano-Udine 2010. 

DELEUZE G., Due Regimi di folli e altri scritti, trad. it di D. Borca, Einaudi, To-

rino 2010. 

DERRIDA J., “Firma, Evento, Contesto”, in Id., Margini della filosofia, trad. it. 

di M. Iofrida, Einaudi, Torino 1992. 

—, La farmacia di Platone, trad. it. di R. Balzarotti, Jaca Book, Milano 1985. 

ECO U., Semiotica e filosofia del linguaggio, Einaudi, Torino 1984. 

—, I limiti dell’interpretazione, Bompiani, Milano 1990. 

FOUCAULT M., Eterotopia, trad. it di S. Vaccaro e T. Villani, Mimesis, Milano-

Udine 2010. 

GREIMAS J. e COURTÉS J., “Sincrétique”, in Idd., Sémiotique. Dictionnaire rai-
sonné de la théorie du langage, Hachette, Paris 1986. 

NANCY J.-L., Corpus, trad. it di A. Moscati, Cronopio, Napoli 2024. 

PRECIADO P.B., Un appartamento su Urano, Fandango, Roma 2020. 

SAUSSURE DE F., Corso di Linguistica Generale, trad. it. e cura di T. De 

Mauro, Laterza, Roma-Bari 2005. 

 


