Il ritorno del Leviatano? Fantasmi digitali e Corpo politico

CRISTIANO MARIA BELLET
DOI: https://doi.org/10.15162/1827-5133/2231

ABSTRACT

Negli ultimi anni i social network hanno trasformato il modo di co-
municare, informarsi ed interagire con il mondo. L’accesso ad un’enorme
quantita di informazioni ha reso questi spazi un’arma a doppio taglio: se da un
lato offrono opportunita di partecipazione al dibattito pubblico, dall’altro
espongono gli utenti a fenomeni come la disinformazione e la polarizzazione
delle opinioni. L’elettore rischia cosi di trasformarsi in un fantasma digitale,
un’entita che lascia tracce della propria presenza, ma che viene manipolata
per la sua scarsa capacita di autodeterminazione. Circondato da influencer,
immerso in un flusso di dati contraddittori che non riesce a gestire, il fanta-
sma digitale cerca una incarnazione, qualcosa che lo sottragga alla pressione di
modelli troppo perfetti. La domanda che dobbiamo porci ¢ se tutto questo fa-
vorisca la rinascita di regimi autoritari, se la frammentazione delle esistenze
allinterno di spazi sociali in cui verita e verosimile si scambiano di posto
spinga i cittadini verso forme di populismo digitale il cui fine ultimo & quello
di azzerare la complessita e le differenze.

In recent years, social networks have profoundly reshaped the modalities
of communication, information and social interaction. The unprecedented ac-
cessibility of vast quantities of information has rendered these digital envi-
ronments a double-edged sword: while they facilitate engagement in public
discourse, they expose users to systemic phenomena such as misinformation
and the polarization of opinions. Within this framework, the political subject
risks being reduced to a “digital phantom” — a presence that leaves traces of
its existence yet remains susceptible to manipulation due to its diminished
capacity for autonomous critical reflection. Immersed in a continuous flux of
contradictory data and surrounded by opinion leaders and algorithmic influ-

" Cristiano Maria Bellei & professore associato di Filosofia Politica presso I'Universita degli Studi di
Urbino Carlo Bo.

SAGGI 17


https://doi.org/10.15162/1827-5133/2231

ences, this digital phantom seeks a form of embodiment — an anchor that
might mitigate the destabilizing effects of hyper-mediated realities and ideal-
ized social models. A fundamental question thus arises: does this epistemic
and social fragmentation contribute to the resurgence of authoritarian
tendencies? Does the increasing conflation of truth and plausibility within
digital spaces encourage forms of algorithmic populism that ultimately aim to
eliminate complexity and eradicate difference?

18 POST-FILOSOFIE



Fantasmi

Negli ultimi anni i social network hanno trasformato il modo di
comunicare, informarsi ed interagire con il mondo. Piattaforme come
Facebook, X, Instagram e TikTok sono diventate ecosistemi in cui si creano
opinioni, si diffondono notizie e si costruiscono identita. L’'impatto di questi
mezzi e tale da influenzare non solo le relazioni personali e l'equilibrio
psicologico, ma anche il modo in cui si prendono decisioni. L’accesso
immediato ad un’enorme quantita di informazioni ha reso perd questi spazi
virtuali un’arma a doppio taglio: se da un lato essi offrono opportunita di
intervenire nel dibattito pubblico, dall’altro espongono gli utenti a fenomeni
come la disinformazione e la polarizzazione delle opinioni. Gli algoritmi che
regolano la visibilita dei contenuti, infatti, sono programmati in modo da
rafforzare le convinzioni preesistenti, limitando di fatto il confronto con idee
divergenti, e questo meccanismo ha conseguenze dirette sulla formazione del
consenso e la percezione della realta.

L’odierna partecipazione ai processi democratici & caratterizzata da una
duplice condizione: un’iper-visibilita algoritmica da un lato, e una forma di
evanescenza politica dall’altro. Le piattaforme digitali amplificano il ruolo
dell’elettore come consumatore di contenuti, tracciandone costantemente le
preferenze, solo che questa sovrabbondanza di espressioni non si traduce in
una accresciuta capacita di incidere sulla governance. L’elettore rischia cosi di
trasformarsi in un fantasma digitale, e il voto non é piu solo un atto civico
compiuto periodicamente, ma un insieme continuo di micro-espressioni
politiche (like, condivisioni, commenti) che vengono registrate, analizzate e
sfruttate per costruire profili predittivil. Il fantasma digitale & colui che si
muove inconsapevolmente attraverso campagne di astroturfing’, fake news e

1 Cfr. S. Zuboff, The Age of Surveillance Capitalism: The Fight for a Human Future at the New
Frontier of Power, PublicAffairs, New York 2020.

2 L’astroturfing & una strategia di manipolazione dell’opinione pubblica in cui un messaggio, una
campagna politica 0 un movimento viene artificialmente costruito per sembrare spontaneo e ge-

nuino, mentre in realta ¢ orchestrato da gruppi con interessi specifici. Il termine deriva
da AstroTurf, un marchio di erba sintetica, in contrapposizione al concetto di grassroots move-

SAGGI 19



bot politici: un’entita dai contorni sfuggenti il cui pensiero é influenzato da
dinamiche a lui invisibili.

La frustrazione che pervade i fantasmi digitalinon é solo una reazione alla
percezione di impotenza politica: essa & legata alla struttura stessa dei social
network, che alimenta il senso di inadeguatezza e disconnessione da sé. Le
piattaforme digitali, progettate per promuovere visibilita e interazione, creano in
realta un ambiente in cui l'utente si trova costantemente bombardato da
immagini distorte della realta. In questo vero e proprio regime dell’esposizione,
l'identita non si sviluppa come racconto di sé, ma come gestione della propria
immagine nel tempo presente. Ogni apparizione diventa un atto performa-
tivo, ogni contenuto un’offerta calibrata su cio che puo generare attenzione. I1
sé non cerca coerenza, cerca visibilita; non cerca profondita, cerca diffusione.
E poiché lattenzione si distribuisce secondo meccanismi non lineari (picchi
emotivi, polarizzazioni, ripetizioni) anche l'identita tende a disarticolarsi in
una serie di micronarrazioni fluttuanti, ciascuna delle quali risponde piu alla
necessita di essere notata che al desiderio di essere compresa. L’individuo si
percepisce sempre meno come soggetto narrante e sempre pill come
amministratore di una presenza, come qualcuno che cura, aggiorna e
sorveglia. Ogni post diventa cosi un test, ogni immagine un esperimento, ogni
frase una dichiarazione in attesa di riscontro. Cid che guida questa strategia,
perd, non e una finalitd intrinseca, bensi la ricerca di un’eco esterna: un
segnale di ritorno che possa confermare l'efficacia della propria apparizione.
La conseguenza & che si riesce ad essere solo nella misura in cui si
& interessanti, rilevanti, coinvolgenti. E in questo spazio che si inserisce con
forza la figura dell'influencer, vero e proprio archetipo di una soggettivita in
grado di dominare la logica dell’apparizione. L'influencer & colui che sembra
avere trovato l'equilibrio perfetto tra esposizione e controllo, tra spontaneita e
gestione. Non appare per caso, appare con successo. Non si espone
ingenuamente, perché ogni suo gesto ¢ misurato con precisione chirurgica: la
sua presenza continua, calibrata e reiterata, produce il modello® a cui gli altri

ments (movimenti di base), che invece nascono organicamente dal basso. L’ astroturfing mira a
creare l'illusione di un consenso popolare, ingannando il pubblico e i media sulle reali origine e
portata di un fenomeno.

3 Secondo Girard non desideriamo un oggetto per le sue caratteristiche intrinseche, ma perché

20 POST-FILOSOFIE



si adeguano. Ed e proprio perché il suo essere appare autentico, proprio
perché sembra cosi naturale e soddisfatto, che linfluencer diviene
desiderabile e quindi degno di essere imitato, accedendo cosi ad un ruolo di
potere da cui indirizzare le esistenze altrui.

11 tentativo di costruire un sé soddisfatto partendo dal continuo confronto
con queste idealizzazioni della perfezione, porta gli utenti a percepire la propria
vita come strutturalmente incompleta: la frustrazione cresce cosi in modo
esponenziale, accompagnata da una sensazione di inadeguatezza che crea
terreno fertile per sentimenti di rabbia pronti per essere trasformati in consenso
politico. Il fantasma digitale si ritrova cosi a desiderare un’incarnazione
definitiva che sia per sempre, un corpo che dia forma stabile a quegli ideali di
potenza e fermezza che da solo non riesce a possedere.

Quello che bisogna capire ¢ che l'ambiente digitale non si limita a
strutturare le relazioni tra soggetti, ma agisce in profondita incidendo sulle
forme della percezione, della memoria e dell’emotivita. La soggettivita che
emerge da questa pressione continua non & semplicemente esposta, &
attraversata, ferita da una molteplicita di sollecitazioni che eccedono la
propria capacita di metabolizzazione.

Artificiale

Gia nel 1600 Thomas Hobbes definiva l'arte! come labilita tramite cui
I'essere umano si conforma all’opera di Dio. Secondo questa prospettiva natu-
ra e artificio non sono in contraddizione tra loro, ma legati da un vincolo mi-
metico indissolubile: la prima emanazione diretta della perfezione divina, il
secondo gesto tecnico e metafisico attraverso cui 'umano reinventa le forme
della creazione. Hobbes, con una lucidita che anticipa molti sviluppi della

gia posseduto da altri che riteniamo piu completi di noi: il desiderio in questo senso & sempre
mimetico, non nasce spontaneamente, ma si orienta secondo un modello che attira I'attenzione
grazie ad una pienezza di sé ostentata pubblicamente. Nella dinamica dei social network tale
meccanismo viene esasperato, ogni modello & reso iper-visibile, replicabile, misurabile e pervasi-
vo. Vedi R. Girard, La violenza e il sacro, trad. it. di O. Fatica ed E. Czerkl, Adelphi, Milano 1986.
4T. Hobbes, Leviatano. O la materia, la forma e il potere di uno stato ecclesiastico e civile, trad.
it. di A. Lupoli, M.V. Predaval e R. Rebecchi, Laterza, Roma-Bari 1989, p. 5.

SAGGI 21



modernita, comprende che cio che rende la nostra specie eccellente ¢ la ca-
pacita di riorganizzare e fare propri modelli esterni ritenuti vincenti.
L’artificiale non si oppone alla natura, la continua sotto forma simbolica, si
radica in essa per superarla. Non si tratta dunque di correggere un errore del
creatore, cosa che Hobbes non avrebbe mai potuto sostenere, ma di essere
consapevoli che I'essere umano, pur nella sua eccellenza, non ¢ in grado di
governare se stesso. E interessante notare come Hobbes non si appelli mai al
peccato originale per giustificare la violenza: lo stato di natura non é il frutto
di una colpa, quanto una conseguenza logica delle passioni e del desiderio.
Questo lo distingue da Agostino o da Lutero, esponendolo pero ad un parados-
so: se la nostra natura e logicamente violenta, allora lo & anche la creazione
divina, o almeno il suo risultato finale. Per risolvere 'impasse, il filosofo in-
glese compie un’operazione rischiosa: togliere Dio dal suo ruolo di entita mo-
rale o affettiva, per tramutarlo in un principio razionale in grado di incarnare
il significato stesso della sovranita. Trasformando Dio nell’essere onnipotente
che vuole la pace, non per amore, ma perché simbolo egli stesso dell’ordine,
Hobbes lo riduce ad un artificio, ad una tecnica politica attraverso la quale le-
gittimare il potere del sovrano terreno.

Potremmo definire le riflessioni del filosofo inglese come una fenomeno-
logia del limite umano e delle strategie con cui tale limite viene oltrepassato.
La conseguenza di un simile approccio ¢ che lartificiale si fa politica, dando
forma ad una collettivita organica che ha il compito di pacificare cio che &
sempre stato conflittuale, condannando di fatto 'umano alla dipendenza da
feticci della sovranita tanto fragili quanto innaturali. Elias Canetti delinea in
modo chiaro questo passaggio quando usa la metafora del gatto e del topo per
descrivere la differenza tra forza e potere:

La differenza tra forza e potere puo essere semplificata in modo evidente
se ci si riferisce al rapporto fra il gatto e il topo. 11 topo, una volta pri-
gioniero, ¢ in balia del gatto. Il gatto lo ha afferrato, lo tiene e lo uccidera.
Ma non appena il gatto comincia a grocare col topo, sopravviene qualcosa
di nuovo. Il gatto infatti lascia libero il topo e gli permette di correre qua
e 1a per un poco. Appena il topo incomincia a correre, non ¢ pit in balia
della forza del gatto; ma il gatto ha pienamente il potere di riprendere il
topo. Permettendo al topo di correre, il gatto lo ha pure lasciato sfuggire
dall’ambito immediato d’azione della sua forza; ma finché il topo resta af-
ferrabile dal gatto, continua ad essere in suo potere. Lo spazio sul quale il

22 POST-FILOSOFIE



gatto proietta la sua ombra, gli attimi di speranza che esso concede al topo
[...] tutto cio insieme, spazio, speranza, sorveglianza, interesse per la dis-
truzione, potrebbe essere definito come il vero corpo del potere, o sem-
plicemente il potere stesso.3

A differenza del topo, che evita il gatto per non essere divorato, I'essere
umano sceglie di costruirsi una rappresentazione dell'incarnazione della
morte e di farla sedere su di un trono. Il meccanismo e tanto semplice quanto
efficace: la sopravvivenza non é pit il risultato delle strategie di fuga messe in
atto dall’animale al fine di non farsi catturare, ma il risultato di un potere che
si astiene dall'uccidere ricevendo in cambio sottomissione ed obbedienza. La
vera efficacia del potere, dunque, non risiede nella violenza che puo esercita-
re, ma nella sospensione della stessa, nella sua capacita di ritardare il colpo, di
tenere in vita la minaccia come principio regolatore. Come nel gioco del gat-
to, anche nella politica cio che si costruisce € uno spazio simbolico in cui la
speranza ¢ controllata, la fuga prevista, la liberta concessa e revocabile. II po-
tere non colpisce, lascia vivere all’interno del proprio raggio d’azione: & que-
sto l'artificio sovrano, la tecnica che converte la forza in architettura rela-
zionale, la morte in strumento di governo. Il potere, allora, si presenta come
una macchina che decide chi pud cambiare e chi deve restare immobile, chi
puo raccontarsi altrimenti e chi deve mantenere il proprio nome. L’identita,
lungi dall’essere una proprieta naturale, diviene il risultato dell’artificio so-
vrano, un prodotto simbolico che permette al comando di esercitarsi su sog-
getti stabili, riconoscibili, e per questo punibili. La metamorfosi & bandita non
perché pericolosa in sé, ma perché impedisce la tracciabilita, sfugge alle tas-
sonomie, rendendo di fatto I'individuo ingovernabile.

E tuttavia, se in Hobbes lartificio politico si costituisce come gesto emi-
nentemente pacificatore, forma razionale concepita per contenere e organiz-
zare la materia pulsionale dell'umano, lo scenario contemporaneo sembra
rovesciare interamente questa funzione, sostituendola con una macchina di
segno opposto, che anziché neutralizzare i conflitti ne moltiplica le occasioni,
ne amplifica gli effetti, ne alimenta la riproducibilita. I social network, in

5E. Canetti, Massa e potere, trad. it. di F. Jesi, Adelphi, Milano 1981, p. 225.

SAGGI 23



questo senso, si offrono come spazi senza progetto collettivo, dispositivi co-
struiti per esporre la moltitudine al proprio disordine strutturale.

A differenza dell’artificiale hobbesiano, che aspira a imitare la perfezione
divina ponendo un limite simbolico alla replicabilita del desiderio, la comuni-
ta digitale disattende ogni funzione contenitiva, sostituendo all’ordine la per-
formance, al vincolo il flusso, alla struttura il mutamento continuo. Non si
tratta piu di trattenere le passioni per garantire la sopravvivenza, quanto
di riattivarle come competizione, invidia, risentimento, facendone dei vettori
di attenzione e profitto. In questa mutazione di paradigma, cio che viene me-
no é l'intero impianto politico che fa dell’identita un presupposto di cittadi-
nanza, riconoscibilita e responsabilita. Il punto centrale non é tanto che il de-
siderio sia lasciato libero, quanto che esso sia programmato per non esaurirsi,
mantenuto in uno stato di perenne eccitazione attraverso modelli comporta-
mentali che sfruttano l'oscillazione tra mancanza e promessa di soddisfazione.
In questa struttura, il soggetto e sollecitato a moltiplicare le proprie tra-
sformazioni, spinto a mutare incessantemente forma per restare visibile, rile-
vante, monetizzabile. E proprio questa fluidita forzata, questa metamorfosi
senza finalita, che disgrega I'identita e impedisce ogni forma di pacificazione
simbolica.

A differenza dello Stato hobbesiano, che pur nella sua rigidita offriva un
principio di riconoscibilita e una cornice ordinativa, la comunita digitale pro-
duce un regime di esposizione senza stabilita, in cui siamo simultaneamente
spettatori e performer di una narrazione frantumata e frammentante. La dove
Hobbes costruisce una macchina volta a istituire confini netti tra volonta in-
dividuale e ordine collettivo, tra desiderio e legge, il dispositivo algoritmico
dei social network opera su scala opposta, dissolvendo progressivamente ogni
delimitazione, e facendo della mutabilita identitaria una funzione di sistema.
I1 soggetto non & piu cid che deve riconoscersi in una forma data integrata e
riconoscibile, ma cio che ¢ spinto a mutare incessantemente per inseguire un
modello di perfezione, ad adattarsi alle condizioni del visibile, a rispondere
con la propria esposizione a una logica in cui I'apparire precede l'essere, e la
rappresentazione ha rimpiazzato I’adesione a un principio.

Questa dinamica, che potrebbe essere letta come una forma inedita di
liberta (il soggetto che si reinventa, che gioca con i propri ruoli, che sfugge al-
la coazione identitaria imposta dal potere), in realta si rivela una forma di ete-
rodirezione sottile, mascherata da spontaneita, che riproduce il peggiore dei

24 POST-FILOSOFIE



mimetismi: non quello che costruisce comunita, ma quello che isola, fram-
menta, esalta la solitudine performativa. In questo senso, I’homo digitalis non
¢ altro che la versione contratta dell'uomo di Hobbes privo del Leviatano:
immerso in un conflitto permanente, senza alcun dispositivo in grado di tra-
sformare la moltitudine in corpo politico.

Quella che viene a mancare & esattamente la funzione simbolica che
Hobbes aveva attribuito al potere: la possibilita di costituire uno spazio co-
mune attraverso l'interdizione della metamorfosi incontrollata, attraverso
listituzione di un limite che non fosse repressione, ma fondazione. I social
network, al contrario, esaltano la metamorfosi come valore in sé, senza alcuna
destinazione politica: la trasformazione continua dei soggetti non ¢ orientata a
una forma nuova di cittadinanza, il potere, in questo caso, non coincide piut
con la capacita di contenere il disordine, ma con la capacita di lucrarvi, e la
frustrazione identitaria non e piu un rischio da evitare, bensi un sintomo da
monetizzare.

Ed é proprio in questa promessa ingannevole di liberta, nella retorica del-
la disintermediazione e dell’autenticita, che si annida una delle ambiguita
politiche pit pericolose del nostro tempo. Perché a differenza dello stato di
natura, luogo esplicitamente segnato dal pericolo e dalla diffidenza, la co-
munita digitale riproduce molte delle sue caratteristiche (competizione, invi-
sibilita dell’altro, assenza di un ordine condiviso) senza perd essere vissuto
come tale, senza che vi sia consapevolezza della sua strutturale violenza.
Questo fraintendimento impedisce di generare anticorpi politici, e anzi, lascia
spazio a una politicizzazione opportunistica del caos, che alimenta la pola-
rizzazione e sfrutta la parcellizzazione identitaria come terreno fertile per la
costruzione del consenso.

La politica, lungi dal collocarsi come argine o risposta a questo stato di
confusione e iperstimolazione, vi si inserisce amplificandone le logiche: ne
adotta le forme comunicative, ne imita i linguaggi emotivi, trasforma la
frammentazione in retorica della rappresentanza e la polarizzazione in stru-
mento deliberato di mobilitazione. Il disordine prodotto dall’economia digi-
tale del desiderio diventa cosi non un limite alla sovranita, ma un pretesto per
nuove forme di controllo, pitt opache, piu diffuse, meno dichiarate. L’autorita
non si impone pitt dall’alto, emerge come reazione emotiva a una pressione
simbolica insostenibile, come rifugio da un ambiente in cui la liberta si e tra-
sformata in fatica, e I'identita in prestazione.

SAGGI 25



Cosl, mentre Hobbes pensava l'artificio come strumento attraverso cui
l'umano si avvicina alla perfezione divina contenendo la propria eccedenza,
lartificiale odierno, specchio deformante del desiderio, spinge 'umano a
riprodurre indefinitamente la propria mancanza, senza mai poterla redimere.
Il risultato & una proliferazione mimetica senza legge, una metamorfosi che
non conosce destinazione, un’identita che non conosce pitt né origine né fine.

Leggi di natura

Se si vuole comprendere la fragilita delle forme di convivenza che abitano
oggi lo spazio digitale, & necessario ritornare a un momento fondativo del
pensiero politico occidentale: quello in cui si & cercato, forse per la prima
volta in modo sistematico, di delineare le condizioni minime che rendono
possibile la vita in comune tra esseri umani mossi dal desiderio e dalla paura.
Con le sue leggi di natura®, Hobbes non costruisce un’etica, né prescrive un
ideale, tenta piuttosto di enunciare una grammatica della sopravvivenza, un
alfabeto razionale che precede ogni istituzione e che si rivela nel confronto
crudo con la possibilita della distruzione reciproca. Riprendere oggi quelle
leggi, fuori da ogni tentazione anacronistica, significa confrontarsi con le
domande essenziali: che cosa rende praticabile una comunita? Quali
condizioni permettono a individui liberi di abitare uno spazio condiviso senza
precipitare nel sospetto o nella violenza? Non si tratta di misurare i social
network alla luce di una norma perduta, ma di osservarne le strutture alla
prova delle pitt semplici esigenze del legame civile. Perché se le piattaforme
digitali si presentano come nuove scene della socialita, occorre allora
chiedersi se siano in grado di accogliere anche solo i presupposti pil
elementari di cio che, per secoli, abbiamo chiamato politica.

y,

6 Se il Diritto di Natura “¢ la liberta che ciascun uomo ha di usare il proprio potere come vuole
per la preservazione [...] della propria vita”, e la Legge di Natura ¢ cio che “proibisce ad un uomo
di fare cio che distruggerebbe la sua vita”, capiamo immediatamente che il conflitto ¢ intrinseco
alla condizione umana. La liberta in questo contesto coincide con I'assenza di impedimenti ester-
ni al soddisfacimento dei proprio desideri, la quale non ¢ una condizione primordiale superabile
una volta per tutte, ma una imposizione che scaturisce dalla ragione (T. Hobbes, Leviatano. O Ia
materia, la forma e il potere di uno stato ecclesiastico e civile, cit., p. 105).

26 POST-FILOSOFIE



Per fare questo dobbiamo partire da quella che per Hobbes ¢ la Jegge di
natura fondamentale’, quella secondo la quale, prima di utilizzare la violenza,
la ragione ci spinge alla ricerca della pace. Da questa deriva la seconda legge di
natura, che impone all’essere umano di rinunciare ad alcune delle sue liberta
all'interno di un contesto in cui non & pit concesso a nessuno fare ed ottenere
cid che vuole. L’abbandono del diritto naturale puo avvenire in due casi:
rinunciando alla possibilita di imporre la propria volonta con la forza, o
trasferendo questa capacita ad una terza persona che ne possa usufruire al fine
di farsi garante dell’ordine e della pace®. Nel secondo caso siamo di fronte a
quello che Hobbes chiama contratto, che & cid che ognuno di noi sottoscrive
nel momento in cui decide di diventare “cittadino” di un social network.

Se nel progetto hobbesiano il patto nasce da una ammissione di fragilita, dal
riconoscimento che solo la presenza di una figura terza puo trasformare la paura
reciproca in ordine, l'adesione alle piattaforme digitali si fonda su una logica
profondamente diversa, quasi speculare. Non sono né la ricerca della sicurezza, né
la consapevolezza della propria vulnerabilita a innescare il desiderio di entrare a
far parte di questo universo, al contrario, I'utente viene attratto da uno spazio
che si presenta come gia pacificato, gia abitato, privo di tensioni irrisolvibili. Un
ambiente che non richiede di misurarsi con le proprie pulsioni distruttive, perché
queste sono state bandite, espulse dal quadro visibile. La violenza, I'invidia e il
disprezzo vengono dissimulati, inibiti esteticamente per dare vita al racconto
seduttivo di una comunita fluida, accogliente, performativa, dove ciascuno puo
esprimere la propria autenticita senza rischi apparenti.

In questo scarto si gioca una delle differenze pitt profonde tra la sovranita
politica e il dominio infrastrutturale: Hobbes costruisce il potere sulla
coscienza del limite, i social network sul marketing dell’armonia. Il Leviatano
nasce da un gesto collettivo, in cui ognuno riconosce in sé il potenziale
distruttivo e accetta di cederlo, I'ingresso nei social, al contrario, avviene in
un’atmosfera di falsa innocenza, in cui 'asimmetria tra utente e piattaforma
viene mascherata da una retorica di partecipazione e autorealizzazione. La

71vi, p. 106.
8 Ibid.
91vi, p. 106.

SAGGI 27



firma non & piu l'atto con cui si affida il proprio potere a una figura di
controllo, ma un lasciapassare individuale, concesso in solitudine, in nome
dell'inclusione in un universo che promette connessione e visibilita. Quella
che si stabilisce tra I'utente e la piattaforma non & dunque una relazione
politica, non c’¢ alcuna sovranita da costruire, perché il potere & gia
interamente nelle mani di un gestore cosl autonomo da poter decidere in ogni
momento di porre fine alla nostra esistenza digitale, cancellandoci in un
istante senza offrire spiegazioni, senza che alcun diritto di resistenza possa
essere invocato.

Per comprendere fino in fondo l'incompatibilita strutturale di cui stiamo
scrivendo, occorre soffermarsi su uno dei cardini teorici del Leviatano: la
giustizia. Con la terza legge di natural®, si introduce un principio tanto
essenziale quanto fragile, che fonda l'idea stessa di societa: non puod esserci
giustizia laddove i patti non vengono mantenuti, e non vi & alcun significato da
attribuire al bene o al male se manca un quadro simbolico condiviso che ne
certifichi la validita. In assenza di un vincolo formale, o almeno riconosciuto
come tale, le parole perdono la loro forza normativa, e il linguaggio stesso cessa
di funzionare come strumento di mediazione, tornando ad essere semplice
espressione di volonta. La giustizia non & quindi una virtl privata, né una
qualita morale, ma un effetto della struttura politica, qualcosa che puo emergere
solo quando gli individui accettano l'autorita di una figura terza capace di
imporre, con forza legittima, il rispetto delle rinunce reciprocamente
sottoscritte. Senza questa garanzia il contratto si dissolve e la guerra torna ad
essere la condizione normale delle relazioni umane. E proprio questo
passaggio, dalla promessa al vincolo, dalla parola all’obbligo, che viene
completamente eluso negli ambienti digitali. I social network, pur regolati da
norme e condizioni duso, non costruiscono alcun orizzonte simbolico
condiviso, e soprattutto non istituiscono una figura visibile e riconoscibile che
garantisca il rispetto delle regole. Il problema piu che 'anomia & 'opacita del
potere di controllo che si sottrae deliberatamente a ogni principio di
trasparenza o responsabilita. Chi frequenta questi ambienti lo intuisce molto
presto: non é l'assenza di norme a generare insicurezza, quanto 'arbitrio con

101vi, p. 116.

28 POST-FILOSOFIE



cui vengono applicate. L’algoritmo che decide cio che & lecito o illecito piu
che ad un giudice, o a un legislatore, assomiglia ad una funzione che agisce
per selezione, non per giustificazione. Alla vaghezza del contratto iniziale si
aggiunge cosl una forma di polizia digitale che si muove nel silenzio, priva di
volto e di appello, producendo un clima di sorveglianza in cui il sospetto
prende il posto della fiducia, e la paura della sanzione sostituisce ogni forma di
condivisione autentica.

La quarta legge di natura!l, che impone la gratitudine come dovere
razionale, appare immediatamente incompatibile con un ambiente strutturato
sull'incentivazione dei desideri individuali e sulla logica del rendimento
immediato. Sebbene esistano gesti di apparente solidarieta, forme di aiuto
reciproco o momenti di scambio affettivo tra utenti, questi restano episodi
isolati, fragili, facilmente strumentalizzabili, perché costantemente esposti a
una dinamica di sospetto e simulazione. Nel contesto digitale, infatti, la
gratitudine si svuota del suo valore simbolico, dissolta in un flusso di
contenuti che privilegia la visibilita sull’affidabilita, I'impatto emozionale
sulla sinceritd. L’atto altruistico & spesso confuso con la strategia
comunicativa, 'aiuto con la costruzione di un personaggio pubblico. In questo
spazio ibrido, dove tutto & performativo, la fiducia, che della gratitudine ¢
premessa e riflesso, si deteriora in favore della cautela e della gestione
dell'immagine, e la possibilita stessa di riconoscere un gesto autentico si
indebolisce fino a rendere indistinguibile il disinteresse dalla manipolazione.

Ma é con la quinta legge!? che il divario si fa ancora piu evidente.
L’assenza del corpo, la mediazione puramente testuale, I'iper-esposizione delle
posizioni personali trasformano ogni dissenso in una potenziale ferita
narcisistica, e ogni tentativo di riparazione in un rischio di perdita di
autorevolezza. La scrittura, registrata e visibile a tutti, si cristallizza in
testimonianza pubblica permanente: non si dimentica, non si rinegozia, non si
smussa. Ne deriva una radicalizzazione dei contrasti in cui la flessibilita viene
percepita come debolezza, e il confronto si irrigidisce in forme di
autoaffermazione sempre piu chiuse e ostili. L’'unico adattamento possibile & di

111Ivi, p. 123.
12 7bid.

SAGGI 29



tipo mimetico, ma si tratta di un mimetismo perverso, che non produce
coesione, solo competizione, una forma di relazione in cui il riconoscimento
dell’altro non avviene attraverso l'ascolto o la condivisione, bensi tramite la
replica e il superamento: essere come l'altro, ma meglio. Non c’¢ empatia,
solo specularitd ossessiva, non c@ negoziazione, solo rincorsa. E questo
meccanismo a generare una reciprocita tossica, fondata sulla necessita di non
soccombere nella gara delle apparenze!3. Se nelle societa tradizionali “le regole
ed i divieti di ogni sorta impediscono al desiderio di fluttuare a caso e di fissarsi
sul primo modello che capita”'4, nelle comunita virtuali la liberta mimetica é il
motore che genera ogni tipo di incontro, ed il bombardamento di voci che
gridano “sii come me”, “guarda come sono perfetto”, ha conseguenze profonde,
soprattutto su bambini e adolescenti.

Anche la sesta e la settima legge!>, quelle che prescrivono il perdono e la
rinuncia alla vendetta, risultano inapplicabili. Per Hobbes il perdono & una
necessita razionale, un atto che consente agli individui di disinnescare la
vendetta e di evitare I'escalation distruttiva dei torti reciproci, e il perdono
non e pensabile in un ambiente in cui I'offesa smette di essere un fatto legato
ad un gesto per trasformarsi in un dato archiviato, in un segno pubblico di
umiliazione visibile a chiunque. La conseguenza & un paesaggio interattivo
dominato da vendette incrociate, da cicli comunicativi in cui il risentimento
viene costantemente amplificato. Lo scontro, privo di un tempo condiviso e di
un principio di autorita, assume cosi una forma ciclotimica: a fasi iperattive di
risposta compulsiva, si alternano momenti di esaurimento in cui prevale la
fatica psichica dell’esposizione e la sensazione di essere immersi in una
violenza continua, senza sbocchi né sintesi. Nessuno pud avere l'ultima
parola, perché la struttura stessa della comunicazione esclude la possibilita
della chiusura, rendendo vano ogni tentativo di archiviazione simbolica del
danno. Il futuro diventa cosi una replica circolare di un passato non risolto,
mentre, per impedire che la vendetta prenda il sopravvento, bisognerebbe

13 Cfr. R. Girard, La violenza e il sacro, cit.
141vi, p. 197.
15T. Hobbes, I/ Leviatano, cit., p. 124.

30 POST-FILOSOFIE



avere la capacita di “guardare non alla grandezza del male passato, ma alla
grandezza del bene che deve nascere”!¢.

Con l'ottava legge!” di natura Hobbes introduce un principio cruciale per
la tenuta di una comunita civile: l'interdizione dell’oltraggio. L’offesa
deliberata non é soltanto un atto dannoso nei confronti della persona che la
subisce, ma un attacco all'intero tessuto simbolico della convivenza. I social
network non si limitano a non reprimere loffesa: ne incorporano il
funzionamento nei meccanismi di interazione, al punto che laggressivita
verbale viene spesso premiata con maggiore visibilita, attenzione, influenza.
La violenza simbolica viene assorbita come dato strutturale e resa compatibile
con lestetica dell’engagement, mentre il rispetto smette di essere il
fondamento del legame per diventare un ostacolo alla prestazione
comunicativa. Il fatto che questo sistema sia stato progettato senza alcuna
consapevolezza delle dinamiche psicologiche e affettive che regolano la vita
umana, o forse, con una consapevolezza cinica dei vantaggi che la
disgregazione relazionale pud generare in termini di traffico, trasforma il
contesto digitale in un ambiente che replica le condizioni dello stato di
natura in forma spettacolare e reiterata.

A rendere ancora pil critico questo quadro ¢ la difficolta, teorizzata nella
nona legge8, che gli individui hanno nel riconoscere la natura artificiale delle
diseguaglianze. La superbia non & un semplice tratto caratteriale, quanto la
tendenza dell’essere umano a percepire la propria condizione come superiore
per diritto naturale. Le societd premoderne hanno tentato di risolvere il
problema naturalizzando le gerarchie: caste, sangue, lignaggio, e infine, in
epoca contemporanea, il merito come dispositivo ideologico di legittimazione
delle disuguaglianze. Nei social network questa dinamica viene portata alle
estreme conseguenze e, insieme, disinnescata nella sua forma simbolica. L’io
si misura in termini numerici: follower, like, menzioni, mentre l'insicurezza si
converte in ipervalutazione simbolica. Se in passato ci si indebitava per
acquistare un bene che elevasse il proprio rango sociale, oggi lo si fa per

16 Ibid.
17 Ibid.
181Ivi, p. 125.

SAGGI 31



acquistare visibilita, interazioni, pubblico. Il soggetto si trasforma in marchio.
Ed e cosi che anche la decima legge!®, che chiede una distribuzione equa dei
diritti e un riconoscimento simmetrico della dignita altrui, si dissolve nel
nulla, perché dove tutto & prestazione nulla puo essere equo.

Questo scivolamento continuo verso l'autoreferenzialita e la lotta per il
riconoscimento personale, conduce a un altro nodo fondamentale del pensiero
hobbesiano: la necessita di una figura terza che possa dirimere le controversie.
L’'undicesima legge® stabilisce che chiunque assuma il ruolo di giudice deve
porsi in posizione di equidistanza rispetto alle parti. Nei social network tutto
questo & strutturalmente impedito: come abbiamo gia visto, non esiste una
giurisdizione chiara, né una funzione arbitrale unanimemente legittimata. Di
fronte a questa assenza, i conflitti si polarizzano invece di ricomporsi, e
l'interazione reciproca produce un costante irrigidimento delle posizioni.
Questa dinamica si aggrava ulteriormente se si considera il senso delle leggi
successive: la quindicesima?!, che garantisce l'incolumita dei mediatori di
pace, diventa impraticabile in un contesto in cui non esistono pit né la pace,
né il mediatore, mentre la sedicesima, la diciassettesima e la diciottesima?,
tutte dedicate alla terzieta e all'imparzialita del giudizio, risultano vanificate
dalla struttura stessa delle piattaforme. L’algoritmo che punisce non ha volto,
non ha voce, non ha giurisdizione, non fornisce ragioni e non prevede alcun
appello.

Le conseguenze di questo disallineamento sono tutt’altro che marginali.
Non si tratta, infatti, di una contraddizione esterna tra due ordini normativi,
quello politico-istituzionale e quello algoritmico-digitale, quanto diuna
sovrapposizione percettiva che agisce dentro la coscienza dell'utente. Chi
frequenta i social network entra ed esce da questi spazi con naturalezza, senza
percepire una discontinuita tra le regole che vi vigono e quelle che
strutturano la vita civile. In questo passaggio inconsapevole, cid che &
tollerato online tende a essere vissuto come legittimo anche offline, e cio che

19 Ibid.
201Ivi, p. 126.
211vi, p. 127.
22 Ibid.

32 POST-FILOSOFIE



viene ripetuto pubblicamente, pur se formalmente vietato, assume il valore di
una consuetudine pit che di un atto illecito.

Cosi, contenuti che inneggiano alla ricostituzione del Partito Fascista, pur
essendo perseguibili penalmente, non vengono rimossi o sanzionati nei
circuiti digitali, e finiscono per sedimentarsi come pratiche di comunicazione
“accettabili”, normalizzate dal silenzio delle piattaforme e dalla loro
indifferenza ai codici giuridici nazionali. Il problema, quindi, non e il
conflitto tra due poteri, ma la deriva di senso che colpisce la percezione del
lecito, la sua erosione progressiva fino a far coincidere il possibile con il
permesso. E in questo slittamento che si consuma una trasformazione
silenziosa della cittadinanza, che non ha piu nel diritto il proprio riferimento
simbolico, ma nell’algoritmo il proprio criterio di realta. Ed e qui, piu che
altrove, che [lartificiale hobbesiano, pensato per dare forma alla legge
attraverso la paura e il limite, si rivela irriducibilmente distante dall’artificiale
delle piattaforme, che al contrario scioglie ogni legame, moltiplica I'arbitrio e
rende il disordine compatibile con I'uso.

Le leggi di natura costituiscono quindi il nucleo razionale attraverso cui
gli esseri umani, mossi dalla paura reciproca, possono giungere a concepire un
ordine comune: esse non sono comandi divini né norme morali, ma regole
minime di prudenza, che suggeriscono di perseguire la pace in quanto
condizione necessaria alla sopravvivenza. Tuttavia, queste leggi non
possiedono forza vincolante se non in presenza di una cornice di sicurezza gia
effettivamente istituita; senza un potere capace di garantire il rispetto dei
patti, restano principi astratti, incapaci di tradursi in comportamenti stabili.

Nel nostro presente digitale questa architettura e stata profondamente
alterata, lo stato di natura, da condizione da evitare, si & trasformato in una
dinamica da replicare e sfruttare. Passioni come il desiderio di dominio, la
rivalita, I'angoscia del confronto sono oggi reimmesse volontariamente nei
circuiti sociali per essere convertite in attenzione, interazione, profitto. Il
risultato & un mutamento radicale dell'idea di politica: se per Hobbes il potere
nasce per proteggere la collettivita dai suoi stessi impulsi, qui abbiamo a che
fare con un sistema che si nutre di queste stesse pulsioni per generare profitti.
La politica smette cosi di essere luogo di regolazione autonoma, e si trasforma
in funzione ancillare di logiche che non & piu in grado di governare: a lungo

SAGGI 33



incapace di leggere la portata dei mutamenti digitali, ha finito per inseguirli,
adattandosi ad essi.

Ed eccolo il paradosso: mentre lo stato di natura digitale diventa un
dispositivo artificiale che genera profitto, la politica si trova spogliata del
proprio ruolo originario, incapace di fondare un nuovo ordine e costretta a
sopravvivere dentro un ecosistema che ormai la determina. Ed ¢ in questo
passaggio, discreto e decisivo, che si consuma l'esaurimento del paradigma
moderno dell’artificio sovrano, e con esso, forse, I'idea stessa di una comunita
pacificata attraverso il patto.

Anestetici morali

Se seguissimo il ragionamento di Hobbes dovremmo concludere che le
comunita social sono quanto di piu instabile, violento e caotico si possa
immaginare. E non si tratta solo del fatto che nessuna delle leggi di natura
trovi applicazione al loro interno, ma del fatto che la struttura intrinseca a
questi luoghi si fonda sulla negazione dei principi basilari su cui si reggono la
consapevolezza ed il rispetto verso l'altro. Se mondo virtuale e mondo reale
fossero separati non ci sarebbe molto da preoccuparsi, in fondo basterebbe
staccare la spina e accontentarsi della vita che abbiamo vissuto prima di
questa rivoluzione tecnologica. Il problema & che ci6 non é piu possibile. La
penetrazione dei social all'interno dei bisogni delle persone & stata cosi
radicale da sembrare irreversibile. Non esiste pitt ambito che non sia mediato
attraverso la fruizione di questi strumenti: dalla cronaca alla cultura, dalla
politica alla salute, dalla gioia fino alla paura, abbiamo demandato a queste
piattaforme il compito di aggregare e semplificare il mondo in nostra vece. La
verita & che Facebook, X, Instagram e TikTok sono dei veri e propri luoghi
dell’eccezione, degli ambiti in cui I'universo degli obblighi? a cui siamo stati
abituati viene stravolto. Vivere in mondi cosi diversi e cosi lontani provoca

23 Cfr. H. Fein, Accounting for Genocide: National Response and Jewish Victimization during
the Holocaust, Free Press, New York 1979.

34 POST-FILOSOFIE



conseguenze che vanno dalla perdita della percezione di sé fino alla
destrutturazione del confine tra cio che & vero e cio che & verosimile?.

In questo quadro, anche la definizione di onlife proposta da Luciano
Floridi® appare insufficiente: I'idea che la distinzione tra online e offline si
stia progressivamente dissolvendo, producendo un ambiente integrato in cui
si sviluppano nuove forme di vita, presuppone una continuita adattiva che
sembra smentita dall’esperienza concreta degli individui. Gli esseri umani non
sono organismi simbiotici in equilibrio naturale con I'ambiente digitale, come
le mangrovie che abitano indistintamente terra e acqua, al contrario, sono
soggetti esposti che si trovano a vivere una tensione costante tra spazio reale e
spazio artificiale. L’'infosfera, lungi dall’essere un ecosistema neutrale o un
sistema organico che evolve secondo logiche imprevedibili, ¢ il risultato di un
progetto tecnico razionale, messo in atto da agenti economici e culturali ben
determinati. E percio illusorio pensare che l'interazione costante con i
dispositivi digitali stia producendo una sintesi armonica tra dimensione fisica
e dimensione virtuale. Lungi dal realizzare un’integrazione pacifica, la
coesistenza di queste due realta genera effetti di scollamento, di frizione, di
disallineamento simbolico che si riflettono nella costruzione dell’identita,
nella percezione del tempo, nella forma delle relazioni.

C’¢ una differenza sostanziale tra il ricorso strumentale a tecnologie che
semplificano 'agire quotidiano e I'immersione prolungata nei social network:
non siamo di fronte a un semplice cambiamento di supporto comunicativo,
ma all’acuirsi di una frattura; la dimensione decostruttiva e violenta delle
piattaforme sta erodendo le possibilita della mediazione simbolica,
sostituendo al linguaggio dell’elaborazione quello della reazione, alla stabilita
del senso la moltiplicazione degli stimoli. Piti che un ambiente integrato, cio
che sta emergendo & un terreno di instabilita cognitiva e politica, che chiede
di essere compreso come crisi strutturale.

24 C.M. Bellei, “Il sacrificio impossibile. I Social Network come luogo di paura”, in Buoni e Catti-
vi. Etica, politica e potere al tempo di internet, F. Sciacca (a cura di), Mimesis, Milano-Udine
2022, p. 137.

25 Cfr. L. Floridi, La quarta rivoluzione. Come I'infosfera sta trasformando il mondo, Raffaello
Cortina, Milano 2017.

SAGGI 35



Uno dei fattori che piu di altri ha prodotto questa involuzione ¢ la presenza,
all'interno dei social network, di quelli che Bauman definisce come anestetici
moral?®, che altro non sono che strumenti che rendono piti semplice compiere
gesti atroci senza provare alcun rimorso. Il pit importante di questi &
Panonimato. Da Lévi-Strauss?” fino alla psicologia sociale di Milgram?® e
Zimbardo?, sono innumerevoli le ricerche che hanno confermato che vivere
sotto l'ombrello protettivo della spersonalizzazione e dell’omologazione
slatentizza comportamenti aggressivi e antisociali. Analizzare i social network
con una prospettiva situazionale ci permette di capire che i cosiddetti haters, i
famigerati odiatori seriali, in realta non sono mostri per natura, ma persone
normali travolte dall'influenza che su di loro ha un ambiente in cui
frustrazione e desiderio mimetico sono il motore di tutte le relazioni. Nel suo
testo Psichology of the digital age®, Suler descrive come I'anonimato porti
con sé comportamenti disinibiti negativi come il trolling, il bullismo online e
le molestie, permettendo agli utenti di agire senza considerare le conseguenze
delle loro azioni, liberando emozioni distruttive che nella vita di ogni giorno
sarebbero difficili da esprimere. L’anonimato diminuisce in modo drastico la
risposta empatica che viene generata dai neuroni specchio: in assenza di un
rapporto faccia a faccia, in cui lo sguardo & uno strumento fondamentale di
mediazione e riconoscimento, si perde la capacita non solo di percepire il
dolore dell’altro, ma di sentirsi responsabili del male che stiamo compiendo.

Un ulteriore elemento di cui tenere conto & che le stanze virtuali che
attraversiamo sono spesso senza porte e finestre: si tratta cioe di ambienti in
cui non & possibile cambiare I'aria o affacciarsi verso I'esterno per godere della
variabilita del mondo e dello scorrere del tempo. In gergo tecnico si chiamano
camere dell’eco®, e sono strumenti che utilizzano la disinformazione per

26 Z. Bauman, Modernita e Olocausto, trad. it. di M. Baldini, I1 Mulino, Bologna 2010, p. 211.

27 Cfr. C. Lévi-Strauss, La via delle maschere, trad. it. di P. Levi, Il Saggiatore, Milano 2016.

28 Cfr. S. Milgram, Obbedienza all’autorita, trad. it. di R. Ballabeni, Einaudi, Torino 2003.

29 Cfr. P. Zimbardo, L effetto Lucifero. Cattivi si diventa?, trad. it. di M. Botto, Raffaello Cortina,
Milano 2008.

30]J.R. Suler, Psichology of the digital age. Humans become electric, Cambridge University Press,
Cambridge 2015.

31 Cfr. C.R. Sunstein, #republic. La democrazia nell'epoca dei social media, trad. it. di A. Asioli, 11
Mulino, Bologna 2017.

36 POST-FILOSOFIE



catalizzare le opinioni in modo duraturo. Ridurre il fenomeno delle camere
dell’eco alla mera diffusione di notizie false sarebbe perd un errore. La loro
funzione non & soltanto quella di deformare 'informazione, ma di offrire al
soggetto una bolla di coerenza affettiva, un ambiente in cui sentirsi al riparo
da complessita, ambivalenze, contraddizioni. In un contesto dominato
dall'incertezza e dall’accelerazione, l'effetto rassicurante della ripetizione e
della conferma diventa essenziale per la costruzione di una fragile percezione
di stabilita. La verita non & cio che corrisponde al reale, bensi cio che risuona,
cio che consola. Il prezzo di questa protezione simbolica ¢ altissimo: 'adesione a
un ambiente informativo chiuso produce una progressiva incapacita di tollerare
il dissenso, un rifiuto istintivo verso tutto cid che appare difforme, non
conforme, estraneo. La pluralita delle fonti viene percepita come una minaccia,
e latto stesso del selezionare e confrontare viene vissuto come un eccesso
cognitivo, un compito gravoso che si preferisce delegare. Tutto cid produce una
vera e propria deriva tribale del pensiero politico, in cui il confronto razionale
viene sostituito da logiche binarie di appartenenza: l'avversario cede
rapidamente il posto al nemico, e il dissenso viene interpretato come una
devianza da correggere o da escludere. Il risultato & una semplificazione
brutale: capri espiatori intercambiabili vengono indicati come origine dei mali
comuni, figure simboliche su cui scaricare frustrazioni sociali, precarieta
esistenziali, rabbie represse.

Questi sono solo alcuni degli elementi che evidenziano come I'odierna
crisi della democrazia sia in gran parte imputabile all’'utilizzo di questi spazi
come centro esclusivo del dibattito politico. La deliberazione democratica,
infatti, non si basa solo sulla capacita di selezionare e scegliere tra una
pluralita di informazioni, ma anche sulla necessita di una sintesi delle
differenze, senza la quale l'esistenza del conflitto parlamentare perderebbe
completamente la sua natura. Come ci ricorda Canetti, le democrazie
parlamentari non sono il luogo del bene a prescindere, ma il risultato di un
complesso intrecciarsi di necessita, riconoscimenti e legittimita: “All'interno
del Parlamento non ci devono essere morti [...]. L’avversario battuto nella
votazione non si rassegna affatto [...] egli si limita piuttosto a dichiararsi
sconfitto. Non gli & difficile dichiararsi sconfitto, giacché non gli accade nulla

SAGGI 37



di male. In nessun modo € punito per il suo precedente atteggiamento ostile.
Se davvero temesse un pericolo di vita, reagirebbe ben diversamente”?. La
possibilita di eliminare la morte dal conflitto politico, di passare cioe dalla
conta delle teste tagliate a quella dei voti, & conseguenza di un processo
simbolico di costruzione di una idea di comunita condivisa. Se & infatti vero
che il Parlamento & un luogo dove i partiti confliggono, cid che rende questo
scontro privo di spargimenti di sangue & la consapevolezza emotiva di
appartenere tutti ad un medesimo corpo. La sovranita popolare & un concetto
unitario di tipo religioso: solo dalla legittimazione di un “noi” comune che
ingloba tutti gli attori politici pud scaturire la sicurezza del singolo, solo a
questa condizione ci si puo dividere in fazioni senza che il sistema imploda e
le differenze possono alternarsi in un quadro di rispetto reciproco che non
esclude il conflitto.

Nel corso degli ultimi anni il Parlamento si & progressivamente svuotato
di significato nell'immaginario collettivo, e uno dei fattori centrali di questa
crisi & leffetto della semplificazione comunicativa indotta dai ritmi e dai
codici della fruizione digitale. Per adattarsi ai tempi imposti dai social
network, il linguaggio politico ha sacrificato la complessita sull’altare della
brevita, riducendosi spesso a slogan, battute, formule retoriche svuotate di
contenuto. Il risultato & un impoverimento discorsivo che non solo banalizza
il dibattito, ma finisce per produrre forme di stupidita funzionale adatte a
catturare attenzione senza riuscire ad articolare alcuna visione di prospettiva.

Nel panorama digitale, solo una minima parte degli interventi
parlamentari riesce a circolare, e quasi esclusivamente quando si prestano alla
logica del confronto spettacolare: i contenuti pitt condivisi sono quelli in cui
un parlamentare “asfalta” 'avversario, lo umilia, lo interrompe, lo ridicolizza.
La categoria della distruzione retorica, traduzione perfetta della cultura del
meme e del video breve, ha sostituito quella del confronto argomentato.
Questa dislocazione produce effetti piu profondi di quanto non appaia. Il
dibattito politico si e progressivamente spostato al di fuori delle istituzioni,
generando una forma ibrida di democrazia in cui il centro simbolico &
rappresentato da un esterno virtuale i cui criteri di visibilita rispondono a

32 E. Canetti, Massa e potere, cit., p. 225.

38 POST-FILOSOFIE



logiche incompatibili con la comunicazione democratica. In questo spazio
fluido e disordinato, le regole che tradizionalmente governavano il conflitto
politico — la reciprocita, il limite, la riformulazione del dissenso — perdono
efficacia, e il rischio di degenerazione violenta diventa strutturale. Il
confronto non scompare: si trasforma in un teatro diffuso, privo di cornici
condivise, dove la funzione rappresentativa viene sovrastata da quella
performativa, e la verita del discorso viene sostituita dall’efficacia della sua

circolazione.
Corpo politico e apocalisse cognitiva

11 tribalismo ideologico e I'intolleranza politica sono sempre esistiti, e per
quanto deprecabili hanno senso solo se l'aggressivita che ne deriva puo essere
usata contro un obiettivo comune considerato responsabile del male. Ma

se T'obiettivo della creazione del caos & il caos stesso, allora la crisi
indifferenziatoria, che Girard pone come condizione necessaria per
l'avvento della vittima, assume una valenza strutturale che il sacrificio
non riesce pil a pacificare: immolare diventa un gesto bulimico, una
necessita che produce dipendenza. L’espulsione del male non garantisce
pace e serenita durature, per il semplice fatto che non puo piu essere né
unanime, né organizzata ritualmente. Le masse aizzate diventano
mobili e trasversali, si formano e si sciolgono con una velocita fino ad
ora sconosciuta, in una ordalia di violenza senza precedenti.®

Chi amministra gli spazi digitali sa bene che la paura & la merce che si
vende meglio sul mercato odierno: un contenuto che provochi rabbia e
indignazione stimola molte pit condivisioni di uno che sia portatore di
notizie positive, e se la violenza diventa uno strumento per generare
guadagni, & ovvio che le grandi multinazionali siano piu interessate a
privilegiare una comunicazione allarmista, piuttosto che una funzionale allo
sviluppo della diffusione di notizie positive.

33 C.M. Bellei, /] sacrificio impossibile. I Social Network come Iuogo di paura, cit., pp. 142-143.

SAGGI 39



A tutto questo va aggiunta la consapevolezza che mai come oggi ci troviamo
immersi in un flusso travolgente di dati e informazioni contraddittorie tra loro,
una sovrabbondanza che supera di gran lunga le nostre capacita di elaborazione.
Il sociologo francese Gérald Bronner definisce questa condizione con
un’espressione tanto evocativa quanto inquietante: apocalisse cognitiva®*. Con
questa formula egli descrive i meccanismi attraverso cui 'accesso illimitato alle
informazioni, anziché renderci piti consapevoli, finisce per compromettere la
capacita di distinguere cio che é affidabile da cio che e ingannevole. Il
termine apocalisse suggerisce un ribaltamento radicale della nostra relazione
con la conoscenza: se in passato la scarsita di informazioni era considerata un
limite allo sviluppo del pensiero e del progresso sociale, oggi ¢ il loro eccesso a
costituire una minaccia concreta. Le conseguenze di questo fenomeno si
estendono ben oltre la dimensione individuale: il funzionamento delle
istituzioni democratiche, la qualita del dibattito pubblico e persino la tenuta
della coesione sociale appaiono sempre piu fragili, minacciati dalla diffusione
di notizie false e dall'ipersemplificazione dei problemi complessi.

Un aspetto particolarmente critico di questa crisi e la riduzione drastica
della soglia di attenzione, fenomeno accentuato dal consumo di contenuti in
cui immediatezza e quantita prevalgono sulla profondita e sulla qualita.
L’utente medio, sottoposto a una costante sollecitazione di video brevi e titoli
sensazionalistici, fatica a soffermarsi su pensieri articolati e a sviluppare una
comprensione strutturata dei fenomeni. Nell'era della disintermediazione
digitale non esistono piu le tradizionali figure deputate alla produzione
culturale, e la legittimita di una narrazione non si fonda sulla competenza di
chi la propone, ma sul numero di condivisioni, sui trend di engagement o
sulla capacita di suscitare emozioni forti. Il risultato & una progressiva perdita
dell’orientamento in un panorama caotico in cui la verita china la testa di
fronte al verosimile. Ed & proprio questa nebbia, creata da un troppo cognitivo
insopportabile, a rendere particolarmente attraenti forme di appartenenza
fondate su parole d’ordine semplici e chiare, di quelle in grado di indicare
soluzioni talmente banali da risultare riposanti. La violenza diviene cosi il
significante principale di un desiderio di liberazione dalla complessita; il

34 Cfr. G. Bronner, Apocalypse Cognitive, PUF, Paris 2021.

40 POST-FILOSOFIE



paradosso di questa apocalisse, infatti, & che la ridondanza di spiegazioni da
cui siamo bombardati produce il ritorno a forme di comunicazione il piu
concise possibili. Il meme® diventa cosi il significante in grado di condensare
tutto cio di cui il fantasma digitale ha bisogno: in poche righe infatti si
riassumono non solo le motivazioni dell’esistenza del dolore, ma vengono
indicati i nomi ed i cognomi dei responsabili di cio che ci provoca ansia e ci
tiene lontani dalla felicita.

Tutto questo ricorda quel pieno di parole®® di cui scrive Hobbes nel
Leviatano, quella bulimia di libri immagazzinati nel cervello senza
comprensione e senza criterio che, gia nel 1600, non produceva l'intelligenza,
ma la stoltezza che genera la falsitd senza alcun fondamento. Non & un caso
che questa sia l'epoca delle teorie dei complotti, della nascita di un
millenarismo in cui 'apocalisse digitale genera I'apocalisse religiosa. Siamo di
fronte ad una trasformazione profonda della psiche umana da cui si puo essere
travolti a prescindere dal titolo di studio che si possiede, una dimensione in
cui le scariche di dopamina che arrivano al cervello non sono pitt generate
dalle relazioni e dalle esperienze, ma dalla condivisione di contenuti che
alimentano le paure e rafforzano le convinzioni paranoiche.

Ed eccolo qui il fantasma digitale, sempre pil stanco e spaventato mentre
si dibatte in mezzo ad un nulla saturo di tutto. Cid che gli pesa di piu ¢
l'assenza di un corpo, perché il fantasma vorrebbe tanto avere un peso
specifico, riuscire ad intervenire fisicamente su cio che lo circonda, mentre &
condannato ad inseguire una perfezione inarrivabile minacciato da nemici

3511 meme ¢ un elemento semiotico ricombinabile costituito da testo, immagine o video, che cir-
cola all'interno degli ambienti digitali attraverso processi di replicazione, imitazione e variazione.
Il meme si configura come una forma di comunicazione sintetica e ad alta densita simbolica, in
grado di veicolare significati complessi in modo immediato, spesso giocando su riferimenti cultu-
rali condivisi, umorismo e riconoscibilita visiva. Nei social network svolge una funzione perfor-
mativa: non si limita a trasmettere contenuti, ma sollecita reazioni, adesioni o conflitti, e contri-
buisce alla costruzione di identita collettive e narrative virali.

36 “Senza lettere non & possibile diventare eminentemente saggi o [...] eminentemente stolti. Le
parole, infatti, sono le unita di calcolo dei saggi, che se ne servono unicamente per calcolare, ma
che diventano la moneta degli stolti che le valutano in base all’autorita di un Aristotele, di un Ci-
cerone o di un Tommaso o di un qualsiasi altro Dottore che, in fondo ¢ soltanto un uomo” (T.
Hobbes, I/ Leviatano, cit., p. 30).

SAGGI 41



impalpabili. Non so se tutto questo assomigli in qualche modo allo stato di
natura hobbesiano, ma di certo si tratta di una terra di nessuno da cui si alza
forte il bisogno di una figura politica in grado di purificare un mondo ormai
incomprensibile. Il limite di questo nuovo Leviatano, perd, & che non ¢é stato
votato per placare le tensioni nella comunita, ma per fornire ai cittadini
digitali un corpo attraverso cui essere legittimati ad agire in modo violento. Il
politico qui non emerge come figura salvifica, ma come strumento che
necessita del disordine per tenere viva una rabbia che ¢ la giustificazione della
sua stessa esistenza. Non dimentichiamo infatti che non siamo di fronte a
esseri razionali spaventati nel senso hobbesiano del termine, ma a
consumatori in crisi che rivendicano 'odio come il pit prezioso dei prodotti
da possedere. Certo, la gestione del conflitto alla fine risultera piu razionale e
comprensibile rispetto alla disordinata bulimia® social, ma il cerchio non si
chiude.

L’assetto politico che si sta delineando non si fonda su un progetto di
composizione, né su una teoria della sovranitad capace di ordinare la
moltitudine. A emergere & piuttosto una forma inedita di corpo politico che
prende forma dalla sedimentazione caotica dei bisogni affettivi generati negli
spazi digitali. L’impersonificazione del potere non rappresenta pit il punto di
pacificazione delle pulsioni distruttive, ma un desiderio collettivo di
incarnazione costruito a partire dalla frustrazione strutturale del soggetto
connesso, da quel “fantasma digitale” che abita la rete senza lasciarvi traccia
stabile, consumando immagini di sé e degli altri in un ciclo ininterrotto di
invidia, esibizione e annientamento simbolico.

La figura del leader che raccoglie questo desiderio non si erge piu sopra la
massa per garantirne lequilibrio, si radica nel suo disorientamento per
offrirgli una forma. Si presenta come estensione delle passioni collettive, e la
sua legittimita & fondata sulla sintonia affettiva con la comunita disgregata che
rappresenta. La coerenza ideologica non é piu necessaria, perché cio che tiene
insieme il suo consenso € la continuita del gesto oppositivo, la capacita di
fornire nemici ricorrenti, bersagli mobili, figure di contaminazione attraverso
cui purificare un’identita altrimenti inconsistente. In questa logica, ogni

37 Cfr. C.M. Bellei, /] sacrificio impossibile. I Social Network come Iuogo di paura, cit., p. 142.

42 POST-FILOSOFIE



affermazione politica funziona come un rituale che rilegittima il gruppo, non
come una proposta che lo orienta.

Il Leviatano contemporaneo non domina la moltitudine, ne mette in
scena la disarticolazione; il suo corpo non ¢ piu quello dell’'unita sovrana, ma
quello di una massa algoritmica che cerca visibilita, sollievo, riconoscimento,
e che in cambio accetta di delegare al potere il compito di trasformare la
propria impotenza in narrazione. Questo potere, tuttavia, non puo arrestarsi:
per continuare a esistere ha bisogno di moltiplicare i momenti di crisi, di
generare instabilita, di tenere alta la soglia del rumore. L’ordine che promette
coincide con la promessa di un ritorno impossibile: quello a un mondo
limpido, un’eta dell’oro dove il bene e il male siano separati da linee nette, e
dove il conflitto possa risolversi nella distruzione dell’altro. Non esiste in
questo modello una vera volonta di soluzione, esiste solo il bisogno di
ripetere, perché & nella ripetizione che il corpo del Leviatano resta visibile.

11 fantasma digitale diventa cosi parte di una cittadinanza degradata in cui
il legame politico si riduce a una partecipazione affettiva costante costruita
sull'indignazione e sull’adesione mimetica. La rappresentanza si dissolve in un
meccanismo di conferma continua, in cui il leader diventa specchio dei
fantasmi che lo abitano. Pitt che ad un nuovo contratto siamo di fronte ad
un’evocazione collettiva, a un corpo costruito per somiglianza, fatto della
stessa materia instabile che attraversa i feed, i commenti e i flussi d’odio.
Pensare oggi il potere alla luce di Hobbes significa misurarsi con il rischio del-
la naturalizzazione di una forma di potere che, pur muovendosi dentro strut-
ture artificiali, rinuncia a ogni aspirazione trascendente, e si accontenta di
trasformare il conflitto in uno spettacolo continuo, privo di epilogo e senza
piu alcuna necessita di giustificazione del male.

SAGGI 43



BIBLIOGRAFIA

BAUMAN Z., Modernita e Olocausto, trad. it. di M. Baldini, Il Mulino, Bologna
2010.

BELLEI C.M., “Il sacrificio impossibile. I Social Network come luogo di paura”,
in Buoni e Cattivi. Etica, politica e potere al tempo di Internet, F. Sciacca
(a cura di), Mimesis, Milano-Udine 2022.

BRONNER G., Apocalypse Cognitive, PUF, Paris 2021.

CANETTI E., Massa e potere, trad. it. di F. Jesi, Adelphi, Milano 1981.

FEIN H., Accounting for Genocide: National Response and Jewish Victimiza-
tion during the Holocaust, Free Press, New York 1979.

FLORIDI L., La quarta rivoluzione. Come [infosféera sta trasformando il mondo,
Raffaello Cortina, Milano 2017.

GIRARD R., La violenza e il sacro, trad. it. di O. Fatica ed E. Czerkl, Adelphi,
Milano 1986.

HOBBES T., Leviatano. O la materia, la forma e il potere di uno stato ecclesiasti-
co e civile, trad. it. di A. Lupoli, M.V. Predaval e R. Rebecchi, Laterza,
Roma-Bari 1989.

LEVI-STRAUSS C., La via delle maschere, trad. it. di P. Levi, Il Saggiatore, Mila-
no 2016.

MILGRAM S., Obbedienza all’autorita, trad. it. di R. Ballabeni, Einaudi, Torino
2003.

SULER J.R., Psichology of the digital age. Humans become electric, Cambridge
University Press, Cambridge 2015.

SUNSTEIN C.R., #republic. La democrazia nell'epoca dei social media, trad. it.
di A. Asioli, I1 Mulino, Bologna 2017.

ZIMBARDO P., L'effetto Lucifero. Cattivi si diventa?, trad. it. di M. Botto, Raf-
faello Cortina, Milano 2008.

ZUBOFF S., The Age of Surveillance Capitalism: The Fight for a Human Future
at the New Frontier of Power, PublicAffairs, New York 2020.

44 POST-FILOSOFIE



